دمخدعمارة

همالتهاان عن ساله في المعالق ا

القبيت و السيالوية والتحالي الحضالي طبعة دار الشروق الأولى ١٤١١ هـ ــ ١٩٩١ م طبعة دار الشروق الثانية ١٤١٨ هــ ــ ١٩٩٧ م

بميستيع جشقوق العلسي محشفوظة

# الشروق... استسما ممالستهمام ۱۹۹۸

القاهرة : ۸ شارع سيويه المصرى...رايعة العدوية...مدينة تصر ص..ب : ۲۳ البانوراما..تليفون : ۲۳۳۹۹ - ۱۳۵۰ م. ۲۳۷۹۱۰ (۲۰) بيروت : ص.ب : ۲۰۱۵...مانف : ۸۱۷۲۱۳..۲۱۹۸۸ م.۱۰۷ مانک... ۸۱۷۷۱۸ م.۱۰

# د محمدعمارة

الصبحوة السالهية

#### تمهيد

بالإسلام خرج الانسان العربى من إطار القبيلة وضيقها وتشرذم القبلية وضياعها إلى رحاب الدولة والأمة والإنسانية ..

وبالإسلام انتقلت الجماعة العربية من ظلمات الجاهلية إلى نور الحضارة وتنويرها ..
وبالإسلام تحولت هذه الأمة من طائر مهيض الجناح ، تتخطفه الجوارح والكواسر ،
من الروم والفرس والأحباش ، إلى عملاق بهر الدنيا بالقوة والعقل والسيف والقلم على حد
سواء ..

ولذلك ، فنحن لا نبالغ إذا قلنا : إن هذه الأمة ، بتكوينها ، وحضارتها ، وعطائها التاريخي .. هي و هبة الاسلام ، عندما تحول و بالايمان ، وو الحركة ، إلى طاقة خلاقة جعلت الأعرابي الأشعث الأغبر : راهب الليل وفارس النهار .. مناضلا ربانيا .. إذا أقسم على الله أبرَّهُ الله ؟ ..

ولا نبالغ إذا قلنا: إن هذه الأمة قد خرجت بالاسلام من والموت ع إلى الحياة ع ! .. فإحياؤها وحيامها قد ارتبطا ، صعودا وهبوطا ، بعلاقتها الحقيقية والصادقة والصحية بالاسلام .. فهو رسالتها الحالدة في هذه الحياة ! ..

بل إننا إذا ذهبنا نستقرىء القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة فسنجدها يستخدمان مصطلح و الحياة ، و و الإحياء ، في وصف أثر الاسلام وفعله الذي خرجت به هذه الأمة من كفر الجاهلية إلى إيمان الاسلام ... فكما أن الله ، سبحانه وتعالى ، قد ﴿ أنول من السماء ماء فأحيا به الأرض بعد موتها ﴾ (١).. كذلك يصنع و نور الحكمة ، الذي جاء به الاسلام ، وكذلك صنع و الإحياء ، لحده الأمة بعد و الموات ، ... وقديما أوصى لقمان الحكيم ابنه فقال : و يابني جالس العلماء و زاحمهم بركبيك ، فإن الله يحيى القلوب بنور الحكمة ، كا

<sup>(</sup>١) النحل: ٦٥

يحيى الأرض الميتة بوابل السماء ع<sup>(٢)</sup>! ..

وهذا و الإحياء و الذي صنعه الاسلام لهذه الأمة لم يقف عند حدود و الإحياء الروحى و الإيماني الذي صنعته عقيدة التوحيد ، عندما حققت للمؤمن و الانتاء و ، وحالت بينه وبين و الاغتراب و .. ذلك أن التوحيد ، الذي تمثل في ﴿ لا إله إلا الله ﴾ كان ... في الجانب الدنيوي ... ثورة تحريرية ، متجددة العطاء ، عميقة الأغوار .. فلقد ألفت بين الناس عندما رفعت عنهم إصر الطواغيت ، وأحيت طاقاتهم الخلاقة والمبدعة عندما حررتهم من الضغوط والقيود والأغلال .. ثم قذفت بهم شهايا منيرا طريق العقل وحارقا قوى الطغيان التي تحول بين هذا العقل وبين حريته في الاختيار ! ..

والقرآن الكريم يتحدث عن دعوة الإسلام ، ورسالة محمد ، والقرآن الكريم يتحدث عن دعوة الإسلام ، ورسالة محمد ، في الصراع الذي كان قائما بين الانسان العربي وبين القوى التي فرضت عليه سيادتها وهيمنتها قبل الاسلام .. وخاصة الفرس والروم .. ويا أيها اللين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم ، واعلموا أن الله يحول بين المرء وقلبه ، وأنه إليه تحشرون . واتقوا فتنة لا تصيبن الذين ظلموا منكم خاصة ، واعلموا أن الله شديد العقاب . واذكروا إذ أنم قليل مستضعفون في الأرض منكم خاصة ، واعلموا أن الله شديد العقاب . واذكروا إذ أنم قليل مستضعفون في الأرض تشكرون أن يتخطفكم الناس فآواكم وأيدكم بنصره ورزقكم من الطيبات لعلكم تشكرون في أن يتخطفكم الناس فآواكم وأيدكم بنصره ورزقكم من الطيبات لعلكم تشكرون في أن .. فالإحياء الاسلامي يتعدى النطاق الروحي إلى حيث قد أصبح السبيل إلى حياة الأمة سياسيا وقوميا واجتاعيا ، الأمر الذي هيأ لها النصر على أعدالها التاريخيين ، الذين طالما ناشوها فنهشوها نهش الجوارح والكواسر مستضعف العلير ذي الجناح المهيض ا ..

والإحياء بالإسلام ، كان السبيل الوحيد لصنع المعجزة .. معجزة الوحدة التي صنعت من القبائل المتناحرة والشراذم المتنافرة والأعراب اللين احترفوا الإغارة وقطع الطريق .. معجزة الوحدة التي صنعت من هؤلاء : خير أمة أخرجت للناس .. يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ... أشداء على الكفار ، رحماء بينهم .. تراهم ركعا سجدا يبتغون فضلا من الله ورضوانا ، سهماهم في وجوههم من أثر السجود .. رقت ضمائرهم من خشية الله حتى بلغت درجة و التقوى ؟ ؟! في ذات الوقت الذي جعلوا فيه و الجهاد ، رهبائيتهم نله ؟! .. ﴿ وإن يرينوا أن يجدعوك فإن حسبك الله ، هو الذي أيدك بنصره وبالمؤمنين . وألف بين قلوبهم ولكن الله ألف

<sup>(</sup>٢) رواء مالك في الموطأ .

<sup>(</sup>٣) الأنقال: ٢٤ - ٢٦ .

بينهم ، إنه عزيز حكيم ﴾ (\*) ﴿ واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا ، واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحم بنعمته إخوانا وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها ، كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون ﴾ (\*)

فالبعث والإحياء الذي حدث لهذه الأمة إنما كان بالإسلام ، بل هو [ نعمة الله ع ، و آية من آياته ، سبحانه وتعالى ، فيها ! ..

ولذلك ، فلم ولن يكون غريبا أن تتخذ هذه الأمة من الاسلام سبيلا للبعث والإحياء والنهضة والتجديد ، كلما طرأت عليها الطوارىء التى باعدت بينها وبين جوهر الاسلام فابتعدت بها عن فعاليات ، الحياة والأحياء ، ١٩ ..

فهذه الأمة تدرك ، بالفطرة وبالتجربة التاريخية معا ، أن د حياتها وإحياءها ، إنما كانا : هبة الاسلام وصنيع اللين آمنوا به عقيدة وحركة ... وأن هذا الاسلام قد كان السلاح الذي تسلحت به ، وانطلقت ــ تحت أعلامه ــ لتواجه ما فرضه عليها أعداؤها الكثيرون والمتنوعون من تحديات :

- فبالجهاد الإسلامي حررت أرض الشرق من سيطرة البيزنطيين الغزاة ، ومن الظلم الطبقي للأكاسرة الفرس ، ذلك الذي أعجز الإنسان عن أن يكتشف الطاقات التي أودعها الله فيه .. وبتحرير الأرض تحرر العقل والضمير من الضغوط ، فامتلك الانسان في الامبراطورية العربية الاسلامية حرية الاختيار ﴿ لا إكراه في الدين ، قد تبين الرشد من الغي ﴾ (١) ... ثم كان هذا الجهاد الاسلامي السبيل لمواجهة الموجات العاتية والعادية على هذه الأرض ، تاريخيا ، صليبية أو تترية كانت تلك الموجات ...
- وبالعقلانية الاسلامية ، التي وازنت بين و الحكمة ، وو الشريعة ، و آخت بين و الوحي ، و المعقل ، بحق : علم و الوحي ، وو العقل ، بحق : علم و التوحيد ، ١٤ .. فرفضت الجمود عند ظواهر النصوص ، والغرور بمعطيات العقل الانساني وحدها ، وفي كل المجالات ، فسلمت فلسفتها ، بالعقلانية الاسلامية المتميزة ، من سلبيات الإفراط والتفريط ..
- وبالوسطية الاسلامية طبعت هذه الأمة حضارتها ، فميزتها عن غيرها من الحضارات ،
   وذلك عندما برئت ، بهذه الوسطية ، من النظرة الضيقة الأفق والوحيدة الجانب ، التي تقف

<sup>(</sup>٤) الألفال: ٢٢ ، ٣٢ .

<sup>(</sup>٥) آل عبران : ١٠٣ .

<sup>(</sup>٦) الْقَرَةَ : ٢٥٦ .

عند أحد أقطاب الظاهرة ، مغفلة الشمولية التي تؤلف وتوازن وتؤاخي بين كل الجوانب والعوامل والأقطاب لتخرج بمزيج جديد ومزاج متميز وموقف ثالث هو الحق بين باطلين والعدل بين ظلمين والاعتدال البرىء من التطرف ! ..

• وبالمضمون و الاسلامي ... الحضارى و للعروبة ، الذى أرساه الرسول ، عندما قال : و ليست العربية بأحدكم من أب أو أم ، وإنما هي اللسان ، فمن تكلم العربية فهو عرق و ليست المضمون الاسلامي للعروبة وللقومية برىء الأساس الذى رفعت عليه هذه الأمة قواعد قوميتها من و تعصب الشعوبية و ومن و العصبية القبلية و كليهما .. فهما مؤسستان على و العرق و الجالى لحقائق العلم ، وباعثنان له و دعوى الجاهلية و ، التي طلب منا الرسول ، عليه أن ندعها ونهجرها ، فقال : و دعوها فإنها منتة و (١٠) أ ...

بهذا الاسلام كانت و حياة ، هذه الأمة .. وبه كان و إحيازها ، ! ..

. . .

لكن الله سننا في الكون ، ونواميس في حياة الأم وتطور المجتمعات والغلواهر الاجتاعية ، دائمة الفعل ، مستعصية على التوقف أو التبديل ... فالحياة والإحياء رهن بأسبابهما .. وعدما يوجد الضد تكون الثمرة هي النقيض ! ..

قالدولة العربية قد امتدت من و الأندلس و إلى و الصين و ، فضمت أنما وشعوبا وقبائل وجماعات وأجناسا شتى ، بينها شيء من الاتفاق وأشياء من الاختلاف ! .. وهذه الأم والشعوب والجماعات قد تدينت بكل ديانات السماء والأرض ، بل وفيها من رفض أو جهل التدين بأى دين ! ..

والسنة الحميدة التي سنها الإسلام ، للمرة الأولى في تاريخ تطور البشرية ومذاهب الفتح والفاتحين لخصتها آية القرآن الكريم : ﴿ لا إكراه في الدين ﴾ (٩) ، فتركت هذه الشعوب والجماعات وماتندين به ، لم يجبرها الفتح العربي الاسلامي على توحيد هويتها في الاعتقاد ... فكان و التنوع و في المعتقد ثمرة من ثمرات هذه السنة الحميدة .. لكن الأهواء والأغراض ، والأحقاد والثارات قد دفعت هذا و التنوع و لتبلغ به درجة و الشقاق و ا

وكما سن الاسلام سنة ﴿ لا إكراه في الدين ﴾ ، كذلك سن العرب سنتهم الحميدة

 <sup>(</sup>٧) [ عبلیب الریخ این مساکر] ۲۰۰ می ۱۹۸ ، طبعة دمشق .

<sup>(</sup>٨) رواه البخاري والعرملي .

<sup>.</sup> ۲۰۹ : ۱۹۹ .

عندما لم يجبروا هذه الشعوب والجماعات على و التعريب ؛ فتركوها لإغراء ميزات و التعريب ؛ وميزاته ، عندما توزن وتقارن بلهجاتها ولغاتها ومواريثها في الفكر والآداب .. فكان و التعدد ؛ في القوميات شهادة يزهو بها الفتح العربي ورصيدا إيجابيا يفخر به الفاتحون ... لكن الأهواء والأغراض واختلاف المصالح .. وخاصة مصالح القوى التي دال سلطانها الظالم بالفتح العربي ... كان ذلك طاقة شريرة نفخت في هذا التمايز القومي ليصبح و شعوبية ؛ تسعى نارها للإتيان على قواعد الدولة من الأساس 1..

وتماه هذه و الشعوبية و المعادية لكل ماهو عربى ، جهارا نهارا .. والمعادية للإسلام ... لارتباطه بالعرب ، ولدور العرب في مده ... في السر والحقيقة والأساس .. تجاه هذه و الشعوبية و برزت ، ثانية ومن جديد ، و العصبية العربية و ، فنشرت صفحة طواها الاسلام .. بلي لقد ذهبت هذه العصبية فأحيت مايين القبائل العربية من مفاخر وثارات وعصبيات دعا الرسول إلى تجاوزها وتركها ، لأنها و منتنة و ، كما قال عليه الصلاة والسلام !..

وإذا كانت و الشعوبية و قد أغرت غير العرب ، في الدولة العربية ، بتقطيع أوصالها ، فبدأت حركة الاستقلال للأطراف ... كاملا أو منقوصا ... عن المركز ... الخليفة ... .. فإن و العصبية العربية و ، والاختلاف في نهج الحكم وسياسة الأمة ، قد دفع تيارات فكرية وسلالات قبلية إلى حمل السلاح واشعال الثورات ضد المركز ... الحليفة ... . فانضم إلى صراع و الشعوبية ... الأعجمية و ضد و العصبية العربية و ، صراع و الحوارج و ضد على بن أبي طالب [ ٢٣ ق. ه . و ٢ - ٢٦١ م و وضد الأمويين والعباسيين .. وصراع و العلوبين و ضد بني أمية وبني العباس .. وهو صراع امتد بالتمزق إلى داخل الدولة ، فلم تعد الأخطار مقصورة عند حدود استقلال الأطراف ، بل امتدت ، في شكل ثورات ، قطعت روابط الوحدة ، حتى على مقربة من المركز ... الخليفة ... ..

وأمام هذه الأخطار فكر الخليفة العباسي المعتصم 1991 - ٢٢٧ ه ٢٧٥ - ٢٨٤١ وأمام هذه الأمة عندما على الخطأ المحوري والقاتل في التطور الحضاري لهذه الأمة عندما ظن أن السبيل إلى مواجهة الصراعات بين أجناس المدولة هو تكوين القوة العسكرية الضاربة لهذه المدولة من عنصر غريب عن أجناسها ، مقدرا أن هذا العنصر ... الترك المماليث ... لغربته في الجنس ، لن يكون طرفا في هذه الصراعات ، إذ لامصلحة له فيها .. ولغربته في الحضارة ، لن يكون طرفا في المنطلقات القومية التي تغذى هذه الصراعات بمادة مستقاة من الموايث الحضارية لأطراف هذه الصراعات !..

لكن هؤلاء الجند الترك المماليك ، الذين بدأت مؤسستهم العسكرية في صورة معسكر

ولقد كان هذا و التبدل و الذى طرأ على طبيعة السلطة الحقيقية والفاعلة في الدولة العربية الاسلامية و تحولا في تطورنا الحضارى و ، أصاب قسمات و العروبة و و العقلانية و في الصميم ... وبهذا التحول بنأ العد التنازلي ... وإن في بطء وتعرج ولولبية ... لظاهرة الازدهار الحضارى لأمتنا العربية الإسلامية ، ففيه تجسدت عوامل الضعف التي طرأت على هذا الازدهار الحضارى ، وبه أصيب هذا الازدهار في الصميم .. فدخلنا ، حضاريا ، عصر و الجمود و ، و فالتراجع و ، و فالانحطاط و ا..

ثم جاءت الأخطار الخارجية ، صليبية وتترية ، لتنضم إلى أخطار النمزق الداخلى ، فرادت من الضرورات التي أجبرت الأمة على تسليم المقود لحرّلاء العسكر الغرباء .. فأمام الخطر المدمر رجحت كفة و السيف و على و القلم و ، وغدت الأفضلية و للقوة و لا ولعمل المدمر رجحت كفة و السيف و كانت و المقوة و بيد هوّلاء العسكر الغرباء عن حضارة هذه الأمة ... فاختل التوازن بين و السيف و وو القلم و ، وفقدت هذه الحضارة سمة و التوسط والوسطية و ، والجديد ... ثم كان امتداد هذه الأخطار الخارجية قرونا ، مبيا امتد بهذه السلبيات ، التي نخرت في روح حضارتنا ، لعدة قرون ، حتى وجدنا تلك و الظاهرة المأساوية و تمتد في تطورنا الحضاري منذ سيطرة الترك قرون ، حتى وجدنا تلك و الظاهرة المأساوية و تمتد في تطورنا الحضاري منذ سيطرة الترك المماليك التي بدأت و سنة ٢٢١ه سنة ٢٣٦٩ و في و سامراء و ، عبر كل دول العسكر المماليك التي بدأت و سنة ١٢٢ هسنة ١٣٨٦ و في و سامراء و ، عبر كل دول العسكر المماليك التي بدأت و سنة ١٢٢ هسنة ١٣٨٩ و في امتداد حكم الدولة العثانية ، أي حتى عصرنا الحديث ا..

هكذا تراجعت عوامل ؛ الإحياء الاسلامى ؛ ـــ التى نهضت بهذه الأمة فأخرجتها من ظلمات الجاهلية إلى نور الحضارة وتنويرها .. وعن هذا العامل المحورى فى هذا التراجع الحضارى يقول الإمام محمد عبده [ ١٣٦٦ – ١٣٢٣ه ١٨٤٩ – ١٩٠٥ م ] :

و الظر ، كيف صارت مزية من مزايا الإسلام سببا فيما صار إليه أهله : كان الاسلام دينا عربيا ، ثم خقه العلم فصار علما عربيا، بعد أن كان يونانيا ، ثم أخطأ خليفة عباسي في السياسة ... فظن أن الجيش العربي قد يكون عونا خليفة علوى ... فاتخذ له جيشا أجنبيا من الترك والديلم وغيرهم ... وأكثر من ذلك الجند الأجنبي ... فلم تكن

إلا عشية أو ضحاها حتى تغلب رؤساء الجند على الخلفاء ، واستبدوا بالسلطان دونهم ، وصارت الدولة فى قبضتهم . ولم يكن لهم ذلك العقل الذي راضه الإسلام ، والقلب الذي هذبه الدين ، بل جاءوا إلى الاسلام بخشونة الجهل ، يحملون ألوية الطلم ، لبسوا الإسلام على أبدانهم ، ولم ينفذ منه شيء إلى وجدانهم ... هناك استعجم الاسلام وانقلب أعجميا !.. هناك السلام والملام والقلب

وعن هذا العامل أيضا يتحدث الامام الشيخ حسن البنا [ ١٣١٤ - ١٣٦٨ م ٢٠١٩ م ] وهو يرصد و أهم عوامل التحلل في كيان الدولة الاسلامية » فيقول : إن من أهم هذه العوامل و التقال السلطة والرياسة إلى غير العرب من الفرس تارة والديلم تارة أخرى والمعاليك والأكواك وغيرهم ثمن لم يتذوقوا طعم الاسلام الصحيح ، ولم تشرق قلوبهم بأنوار القرآن لصعوبة إدراكهم لمعانيه .... فهذا الاسلام الحنيف قد نشأ عربيا ، ووصل إلى الأم عن طريق العرب ، وجاء كتابه الكريم بلسان عربى مبين ، وتوحدت الأم باسمه على هذا اللسان ... وقد جاء في الأثر : و إذا ذل العرب ذل الإسلام ع ... فالعرب هم أمة الاسلام الأولى وشعبه المتخير ، ولن ينهض الاسلام بغير اجتاع كلمة العرب ونهضتهم ... ولقد حدث التحلل في كيان الدولة الاسلامية حين دال سلطان العرب السيامي ، وانتقل الأمر من أيديهم إلى غيرهم من الأعاجم والديلم ومن إليهم ، فالعرب أمرا لابد منه فالعرب هم عصبة الاسلام وحراسه ... ومن هنا كانت وحدة العرب أمرا لابد منه فالعرب هم عصبة الاسلام وإعزاز سلطانه ... والمناه ... والمناه ... والمناه ... والمناه ... والمناه ... والله منه المناه ... والعالم والمناه ... والمناه

هكذا \_ ولهذه العوامل\_تراجعت نهضتنا الحضارية ، وامتد هذا التراجع حتى القرن الثالث عشر الهجري \_ الثامن عشر الميلادي \_ ..

<sup>.....</sup> 

<sup>(</sup>١٠) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عيده ] ج٣ ص ٢١٧ ، ٢١٨ ، دراسة وتحقيق : دكتور محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م ،

<sup>(</sup>١١) حسن البنة . رسالة ، بين الأمس والبوم ، و، رسالة المؤتمر الحاسس ، 7 مجموعة رسائل الامام الشهيد حسن البنة ٢ ص1٣١ ، ١٧٦ ، طبعة دار الشهاب . القاهرة .

الفصـــل الأول الصحوة الإسلامية

لكن أمة نشأت وتبلورت واشتد عودها فى بوتقة الصراعات مع التحديات ، ما كان له أن تهجر ، نبائيا ، سبيل و الإحياء الاسلامى » ، وتستسلم ، أبدا ، لما طرأ على حياتها من وموات حضارى » ... خصوصا وأن إسلامها قد ظل ، رغم التخلف الحضارى ، هو فكرية جمهورها ، وموطن قداستها ، والمعيار الذى تزن به الصالح والطالح وتميز به ما بين النافع والضار ، والخطأ والصواب ...

صحيح أن البدع والخرافات قد تراكمت على جوهر الاسلام ، حتى استكن ، فغدا محتاجا إلى و التجديد ، الذي يجلوه كي يعود إلى الفعالية المتناسبة مع ما يملك من طاقات ....

وصحيح أن سلطانه قد انسحب من دوائر ؛ الفعل ؛ إلى دوائر ؛ الكمون ؛ ، وبدت آثاره في ؛ الشكل ؛ و؛ الشعائر ؛ أكثر مما هي في ؛ المضمون ؛ وتشكيل حياة المسلمين ...

وفى اللحظة التي بدأت فيها الدولة العيمانية [ ٢٩٩ - ٢٩٩ م ١٣٤٢ - ١٩٩ م] تفقد ميزاتها وكفاءتها ـ أى القوة التي جعلت منها جدارا أخر الاجتياح الاستعمارى لوطن العروبة وعالم الاسلام ـ وعندما امتلأ هذا الجدار بالثغرات التي نفذ منها الغرب الاستعمارى ، بالامتيازات الأجنبية ، وبالتقليد لحضارته الذي سمى و تحديثا و ا ، عند ذلك اختلج ضمير هذه الأمة ، واستيقظت حواسها ، وتنبهت مشاعرها على وقع موجة جديدة وحديثة من موجات التحدي الحضارى التاريخي والقديم . . موجة الغزوة الاستعمارية الأوربية الحديثة ، التي بدأت بحملة بونابرت [ ١٧٦٩ - ١٨٢١ م] على مصر [ سنة الأوربية الحديثة ، التي بدأت بحملة بونابرت [ ١٧٦٩ - ١٨٢١ م] على مصر [ سنة الأوربية الحديثة ، التي امتدت بعد ذلك إلى الشام . .

وكما كان الاسلام هو باعث هذه الأمة وصانع يقظتها فى القديم .. كذلك رآه قادة اليقظة والصحوة الحديثة الباعث والصانع للصحوة المرجوة ، التى لابد منها كى لا تسقط

الأمة \_ بعد عجز العثانيين وإفلاس قوتهم المسكرية \_ تحت أقدام الصليبية الأوربية الحديثة ...

ومنذ البداية ، كان واضحا لدى طلائع اليقظة الاسلامية العربية أن السبيل إلى الإحياء والصحوة والنهضة هو سبيل إسلامي ، يستهدف تجديد و دنيا ، المسلمين بتجديد و دينهم ، وأن هذا العمل التجديدي لابد وأن يواجه الخطرين ، المتعارضين في الظاهر ، والقاتلين كليهما لعوامل الصحوة وطاقات الإحياء :

خطر التخلف و المملوكي ـــ العثالى ، الذي غدا قيدا على عقل الأمة وحركتها ، حتى
 جعلها فريسة سهلة تغرى الغازى الأوربى بالالتهام والاحتواء ..

وخطر و التقدم الأوربي و: الذي جاء مسلحا بالحضارة الأوربية المادية وثورتها الصناعية وتقدمها العلمي وقوتها العسكرية .. يريد معاجلة هذه الأمة كي لاتستيقظ فتنجو من خطر التخلف العثاني وخطر تقدم الأوربيين !..

ولقد حسب العثمانيون ، ومن نحا نحوهم فى النظر والتقدير والتدبير ، أن السبيل إلى تجنب شراك الغزوة الأوربية هو الانكفاء على الذات ـــ التي كانت قد تشوهت حضاريا ــ والمعض على الموروث بالنواجر ـــ والموروث هنا كان ميراث عصر التراجع والانحطاط ـــ ...

بينها حسب الدين انهروا بانتصارات الحضارة الأوربية أن سبيل النجاة من التخلف العثمالى ، وتقليل مضار الغزوة الأوربية ، كامن فى أن نسعى لنكون أوربيين ، نفكر كما يفكرون ، ونحيا كما يحيون ، ونحيب كما يصيبون ونخطىء كما يخطئون ١٩ ..

لكن الذين تمثلت فيهم خصائص هذه الأمة ، وتجسدت في مسعاهم قسماتها ، وشرفوا بالتعبير عن ذاتيتها وأصالتها ، قد رأوا سبيل اليقظة والصحوة متمثلا في التصدى للخطرين وللتحديين معا : التخلف و المملوكي سد العثماني و .. وو التقدم الأوربي و .. فينفيهما ، وبالخلاص من آثارهما تستطيع الأمة أن تتخلص من و الوافد سد الضار و ، ومن فم تعود إلى خير ما في ترسانتها الحضارية وكنوز تراثها ، فتبنى نهضتها الحديثة ، امتدادا متطورا لعصر الازدهار الحضاري الذي صنعه أسلافها العظام ...

لقد أدرك تيار الصحوة الإسلامية أنه أمام تحد حضارى ينوش ذاتية الأمة ويسعى للمحيارلة بينها وبين الانعتاق والانطلاق ، وأحد جناحي هذا التحدى ماثل في قيود التخلف المملوكي العثالي ، التي طرأت على مسيرة الاسلام والمسلمين الحضارية فدفعت نارها المتوهجة وضوءها المتألق تحت الرماد .. فلابد ... للبعث الإسلامي ... من كسر هذه القيود .. أما الجناح الثاني فذا التحدي فمتمثل في والتغريب ، الأوربي ، القادم في

ركاب الغزوة الاستعمارية الحديثة ، يبغي سحق الشخصية القومية المتميزة للأمة ، وإفتاء طابعها الحضارى الحاص ، أو تشويه ، سعيا إلى تحويلها إلى و هامش حضارى و للمركز الأورق ، ليس لجمرد العنصرية والاستعلاء ، وإنما ضمانا لتأييد وتأبيد أهداف هذه الغزوة التي أرادت وتريد : نهب الثروات ، وجعل بلادنا سوقا لسلعهم ، وشعوبنا أيد عاملة رخيصة ، وتحويل الأرض إلى قواعد عسكرية تحمي هذا الاستنزاف والاستغلال .. أي جعلنا هامشا لأوربا في الاقتصاد والأمن ... وهم ، بهذا و التغريب و ، قد أرادوا تفادى مصير غزوتهم الصليبية الوسيطة [ ١٩٨٤ - ١٩٩٩ ه ١٩ - ١٩٩١ م ] يوم انتهت أثارها بتحرير أرضنا من حصونهم وقلاعهم وكياناتهم الاستيطانية .. فأرادوا ، هذه المرق ، و بالتغريب و تأبيد تبعيننا لهم حتى بعد اضطرارهم إلى الجلاء عن بلادنا ١٤.

وأمام هذا التحدى الحضارى المزدوج أدرك تيار الصحوة الاسلامية أن الأمة فى منعطف تاريخى يشبه كثيرا ذلك الذى واجهته عندما ظهر الاسلام .. فالعرب ، بالاسلام وتحت أعلامه ، قد واجهوا الغزوة البيزنطية ، التى استفادت من ضعف الفرس وعجزهم عن قيادة الشرق وحمايته فبسطت سلطانها وتسلطها على أغلب أجزاء الشرق ... وفى ذات الوقت واجهوا الجاهلية الفارسية ، التى تحولت بالجهالة والظلم والعجز إلى قيود وأغلال فى أعناق الذين أصابهم تسلطها وسلطانها .. واجهوا هذا التحدى الحضارى بجناحيه ، وكان لواء الفيادة معقودا للعرب ، كى يقودوا الشرق ، بالاسلام وتحت راياته ، لمواجهة هذا التحدى .. فكان انجازهم العسكرى والسياسى والحضارى العملاق ..

أدرك تيار الصحوة الاسلامية تلك الحقيقة التاريخية ، وآمن أن هذا و القانون ، الذى حكم نهضة هذه الأمة قديما لابد وأن تتاح له سبل العمل لإنهاضها اليوم من جديد .. فلن يصلح حاضر هذه الأمة إلا بما صلح به ماضيها .. فبالاسلام ، وبالعرب طليعة لأممه وشعوبه يمكن ويجب التصدى لهذا التحدى الحضارى ... و الجديد .... القديم ، ... بجناحيه :

التخلف و المملوكي ــ العثماني ع ... الذي أصبح قيدا في أقدام الأمة وأغلالا في أعناقها.
 والتقدم الأوربي ... الزاحف ليحتوى ذاتيتها الحضارية ، ويمسخ هويتها القومية كي يؤبد
 ما أراد لأرضها وإنسانها من نهب وسيطرة واستغلال .

\* \* \*

وعلى امتداد قرئين من الزمان ... هي عمر تيار الصحوة الإسلامية هذا ... يستطيع الباحث عن رموز هذا التيار ومعالمه ، وعن فصائله ومدارسه ، وعن تنظيماته وجمعياته ، أن يميز ويصنف العديد من الفصائل والجماعات ، وأن يرصد تمايزا في الفكر بداخل تيار

الصحوة الإسلامية هذا ... وهو مبحث على جانب كبير من الأهمية ، لأنه يتجاوز بقيمته و الدرس التاريخي و إلى حيث يصبح و درسا للحاضر و وو توجيها للمستقبل و ، مستقبل تيار الصحوة الاسلامية ، الذي لم يبلغ هدفه حتى هذا التاريخ ؟!..

إن أمتنا مازالت تواجه التحدي الحضاري ... صحيح أن التخلف العثاني قد زال من طريقها .. ولم يبق من آثار فكرية العصور المملوكية العثانية إلا بقايا تعشش في عقول أفراد ومناهيج مؤسسات وصفحات كتب هي أشبه ما تكون بأحجار متلكفة ـــ شذوذا ـــ من زمن مضى في مجرى تطور التاريخ !... لكن الخطر الحقيقي والرئيسي هو خطر السيطرة الاستعمارية ﴿ والتغريبِ ؛ الذي وضع أمتنا في قيود التبعية لأعدائها التاريخيين ... بل إن هذا الاستعمار وذلك التغريب هو الذي نهض بالدور الرئيسي في إزاحة التخلف العثاني من الطريق، لبرث مكانه، وليملأ فراغه، وليحل ؛ تغريبه ؛ محل الفكرية التي تميز بها عصر المماليك والعثمانيين .. أي أن الاستعمار وتغريبه هو الذي انتصر في السباق الذي قام بينه وبين تيار الصحوة الاسلامية .. السباق على وراثة عصر وتركة دولة 1 الرجل المريض ٤ ، فكانت الغلبة في هذا السباق وذلك الرهان لسيطرة الاستعمار وتيار ، التغريب ، ... ومن ثم فالمعركة مازالت قائمة ، بل ومحتدمة ، بين الصحوة الإسلامية وبين التحدي الحضاري . وهو غربي في الأساس ـــ وسيهاء أكان ليبراليا أو شموليا ـــ ... ومن هنا تبرز أهمية الدراسة لمعالم ورموز وفصائل تيار الصحوة الإسلامية ، باعتبارها دراسة تتعدى حدود ، الدرس العاريكي ، لتصبح زادا للفصائل الحاضرة لهذه الصحوة يعين على تعميق الفهم ، واكتشاف الأخطاء ، وتبين المخاطر ، والرؤية الواضحة التي تجعل الاسلام دليل عمل للحركة الاسلامية ينير لها الطريق إلى تجديد حياة الأمة وإنهاضها من المأزق الذي هي فيه ..

\* a •

وإذا كانت الصحوة الاسلامية اليوم تواجه تحديا حضاريا غربيا ، فى الأساس ... ليبراليا كانت قسمته أو شموليا ... . فلقد كانت بدايتها الأولى مواجهة مع التخلف العثانى فى الأساس .. إذ لم يكن فى موطن هذه البدأية ... « نجد » بشبه الجزيرة العربية ... حيث ظهرت الدعوة والحركة الوهابية ... لم يكن هناك من خطر غربى بارز أو ملحوظ ....

فالوهابية: التي اشتهرت تسميتها هذه نسبة إلى داعيتها وشيخها محمد بن عبد الوهاب
 [ ١١١٥ - ١٢٠٦ - ١٧٠٣ - ١٧٩٢ م] قد كانت طليعة دعوات اليقظة الإسلامية العربية ، وأول إرهاصات عصر أمتنا الحديث ...

تبلورت ٤ دعوة دينية سلفية ٤ ، تدعو للعودة إلى الاسلام كا فهمه العرب الأوائل من

نصوص قرآنه الكريم ... صحيح أن نطاق سلفيتها هذه ، بسبب من بساطة البيئة وبداوتها ، وبسبب من المنهج النصوصي الذي ورثته عن الحركة السلفية التي تبلورت من حول الإمام أحمد بن حنبل ٢٤١ -- ٢٤١ - ٧٨٠ – ٥٥٥ م ٣ وفكره ، قد كان نطاقا ضيقا ، جعلها تسقط من تراثنا الإسلامي والحضاري المنهج العقلي علومه وما تأسس عليها من تمدن ـــ وتلك واحدة من أبرز سلبياتها التي حصرت تأثيرها الحقيقي في بيئتها البدوية البسيطة ــــ ... لكننا عندما نتدبر الواقع الذي مثل التحدي الذي استنفر هذه الدعوة واستنهض همة شيخها ودعاتها ومقاتليها ، لا نجد بذلك الواقع تيارا عقلانها قامت الوهابية لتتحداه .. فالذي كان هناك ، والذي نهضت الوهابية لتجاهد ضده كان البدع والخرافات والشعوذة التي غطت بركامها الغريب على جوهر الاسلام ، حتى لقد كادت أن تطمس أعظم ما يتميز به هذا الدين ، وهو نقاء عقيدة التوحيد ... وهذا الركام الوافد والطارىء على عقائد الاسلام ، كان يمثل ، يومئذ ، قسمة من قسمات ، الفكرية العثمانية ؛ .. والذين يراجعون سيل الكتب التي صنفت يومئذ للرد على تجديد الوهابية يدركون جيدا أن صراعها الرئيسي قد كان ضد الشخلف العثماني ، المتمثل ، أولا ، في الفكرية التي كرست ، بل وقدست ما طرأ على جوهر عقائد الاسلام من بدع وخرافات وإضافات (١).. فالسلفية الدينية التي سلكتها الوهابية سبيلا لتجديد عقائد الاسلام الدينية ، كانت تعنى تحريرالضمير المسلم من ذلك الوافد الغريب والضار ، ومن ثم العودة بالدين ــ وبالذين يؤمنون به ــ إلى موقع التميز الحضارى ... وإذا كان المفكر السلفي ابن تيمية [ ٦٦١ ~ ٧٧٨ ٩٧٢٨ – ١٣٢٨ م ] قد جعل من عبارة : ه اقتضاء الصراط المستقم مخالفة أهل الجحيم ، عنوانا لأحد كتبه فإن ، الصراط المستقيم ، الذي دعا إليه ابن عبد الوهاب كان يعني مخالفة الفكرية السائدة في الدولة العثانية ، بل ومجاميتها بالتحدي إ..

ثم إن الوهابية لم تقف عند حدود و الدعوة التجديدية ، بل ذهبت فأقامت لها و دولة ، إسلامية عربية ، فكان ذلك ــ على الجبهة السياسية ــ تحديا آخر لما يمثله العثانيون ف واقع الأمة بذلك التاريخ ...

والذى يزيد من أهمية هذا ۽ التحدى السياسي ۽ ، أن الوهابية ، كحركة سلفية ، كانت تتبنى الموقف السلفى الذى يرى فى ۽ قرشية ۽ الإمام والحليفة شرطا ضروريا .. ذلك هو موقف إمامها أحمد بن حنبل ، الذى يؤكده فقيبها أبو يعلى الفراء ٢٨٠ - ٢٥٨ هـ

 <sup>(</sup>۱) أنظر ... على سبيل المثال ..: { كتاب مصباح الأنام وجلاء العثلام في رد شبه البدعي النجدى التي أضل بها العوام ]
 تألیف علوی بن أحمد بن حسن بن قطب الحداد . وكذلك [ رسالة فیما يتعلق بأدلة النوسل بالنبي وزيارته ]
 تألیف أحمد بن زینی دحلان ... وهی مطبوعة بهمش الكتاب الأول ... طبعة القاهرة سنة ١٣٢٥ هـ .

٩٩٠ - ١٠٦٦ م عندما يشترط أن يكون الخليفة و قرشيا في الصميم ١٩<sup>(٢)</sup>... وموقف فكرى كهذا لا يمكن إلا أن يكون تحديا لمشروعية خلافة آل عثان على المسلمين ، وعلى العرب منهم على وجه الخصوص ا..

هكذا كانت الوهابية طليعة فصائل الصحوة الاسلامية ، عندما تصدت بالسلفية الدينية المجددة ، وبالدعوة إلى فتح باب الاجتهاد ، تحديا لفط الفكرية العثمانية المتخلف ، الذى مثل ... في أقدام الأمة واعناقها وعقولها ... قيودا وأغلالا تغرى الغزاة الأوربيين بالزحف على ديارها .. كما كانت بالتوحيد الخالص ، الذى دعت إليه وبشرت به ، إسهاما طيبا في إعادة روح التميز والاستقلال إلى البناء الحضارى لأمتنا على جبهة العقائد والشعائر الدينية ... فهى واحدة ... بل وطليعة ... في تيار الصحوة الاسلامية الحديثة (١).

● والسنوسية: التي كونها إمامها: محمد بن على السنوسي [ ١٢٠٢ - ١٢٠٦ هـ ١٢٨٧ مراه المالامية الحديثة ... ولقد تميزت عن الوهابية بصراعها ضد المد الاستعماري الغربي ، الذي كان يزحف على موطنها \_ في ليبيا و في جنوبها \_ من الشمال والغرب والجنوب .. وشاركت الوهابية في الدعوة إلى عروبة الحلافة ، وهي وإن لم تقاتل العثانيين \_ كا صنعت الوهابية ، لتغاير الظروف والدواعي \_ الحلافة ، وهي وإن لم تقاتل العثانيين \_ كا صنعت الوهابية ، لتغاير الظروف والدواعي \_ إلا أنها كانت تحديا للوافد الغربي الاستعماري ، احتلالا ونهبا وتغربها ..

كم تميزت السنوسية عن الوهابية بتميز قسمة الاجتهاد فيها ، فلقد مزجت السلفية النصوصية بشيء من براهين العقل ، واتخذت من التصوف سبيلا لتهذيب النفوس !..

وبه و الزوايا و التي أقامتها السنوسية خلقت مجتمعها المتميز ، فكانت العقيدة سبيلاً للحركة ، صنعا معا مجتمعا جديدا ..

ونحن عندما نقرأ كلمات السياسي الاستعماري الفرنسي جابرييل هانوتو G. Hanotaux ونحن عندما نقرأ كلمات السياسي الاستعماري الفرنسي جابرييل هانوسية ، نجده يتحدث \_ في حقد غاضب \_ عن كفاحها للمد الاستعماري الغربي . . فهو يراها \_ بمنطقه وبتعبيره \_ و مؤسسة على مبدأ كفاح غير المؤمنين ٤ . . أي أن كفاح الاستعمار الأوربي هو ٥ مبدأ تأسست عليه السنوسية ٤ أ . . حتى

<sup>(</sup>٢) انظر أبو يعلى الفراء: [ الأحكام السلطانية ] ص ٤ طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م , و[ كتاب الإمامة } ص-٣٤١ ، ٣٤٦ طبعة بيروت سنة ١٩٣٦ م ... ضمن مجموعة عنوانها [ نصوص الفكر السياسي الاسلامي ... الإمامة عند السنة } نشرها الدكتور يوسف أيش ... .

 <sup>(</sup>٣) انظر ما كتيناه عن الوهابية في كتابنا ( تعديات لها تاريخ ] ص١٤٩ ـــ ١٥٦ طبعة بيروت سنة ١٩٨٢ م . وكتابنا
 ريارات الفكر الاسلامي ) طبعة القاهرة سنة ١٩٨٣ م .

لقد اتخذت موقف الحذر ، بل والمقاطعة أحيانا ، للدولة العثانية بسبب انصباع هذه الدولة لدول الاستعمار الغربى ، بالعجز والقصور .. كما يتحدث هانوتو عن « كراهية السنوسية للمدنية الحاضرة » التي حملها المستعمرون الأوربيون إلى بلاد الإسلام (١٠).

عندما نقرأ كلمات هانوتو هذه ندرك مكان السنوسية سد فى مراحل شبابها وعطائها وثوريتها سد فى تيار الصحوة الإسلامية الذى عبر عن حيوية الأمة أمام التحدى الحضارى الذى واجهته على أعتاب عصرها الحديث (٥٠)..

● والمهدية: هي تلك التي أسسها ، بالسودان ، إمامها محمد بن أحمد ... و المهدى ، ...
[ ١٢٦٠ - ١٢٦٠ هـ ١٨٤٤ - ١٨٨٥ م] .. كانت ثائثة فصائل تيار الصحوة الإسلامية ، التي مثلت ، في بيئتها المحلية أساسا وبالدرجة الأولى ، التصدى الفكرى والنضائي للتحدى الحضارى لأمتنا ، يجناحيه : التخلف العثماني .. والتقدم الأوربي باستعماره وتغريبه ..

ولقد كان صراع المهدية ضد الاستعمار الغربى حادا وشاقا وطويلا .. ووضوحه وشهرته يغنيان عن التفصيل في مثل هذا المقام ..

وكذلك كان صراعها ضد الأتراك العنانيين .. فعداء المهدية للنظام الخديوى بمصر هو اثر من آثار عدائها للأتراك .. لأن تضامها مع المد الوطنى المصرى ، المتمثل في الثورة التي قادها أحمد عراني باشا و ١٢٥٧ - ١٣٢٩ هـ ١٨٤١ - ١٩١١ م واضح لكل دارسيها .. بل إن المهدى ليذهب في عدائه للترك العنانيين إلى الحد الذي يجعل منه دينا أوصاه به النبي ، عليه ، في الرؤيا ، فيقول : « لقد حرضني الرسول ، عليه قتال الترك .. وجهادهم .. فالترك لا تطهرهم المواعظ ، بل لا يطهرهم إلا السيف ! ه (١)

كذلك كانت المهدية حركة تجديد سلفية ، دعا إمامها قومه إلى إسقاط و ترهات فايت الزمان و ا وإلى و اتباع كلام الله في القرآن و و اقتفاء آثار من سلف من المهتدين السالفين ، على تهج محمد ، عليه و قال لهم : و لا تعرضوا لى ينصوصكم وعلومكم عن المتقدمين ، فلكل وقت ومقام حال ، ولكل زمان وأوان رجال ! و(٧).

<sup>(</sup>٤) انظر كتاب إ الاسلام والرد على منتقديه إ ص١٨ ... طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨ م .

 <sup>(</sup>۵) انظر ما كتبناه عن السنوسية بكتابنا ( العرب والتحدى ) طبعة الكويت سنة ۱۹۸۰ م . وكتابنا ( تيارات الفكر الاسلامى ) طبعة القاهرة سنة ۱۹۸۳ م .

<sup>(</sup>٦) إ منشورات المهلية ] ص٧٤، ٣٣١ ، ٣٣٢ . تحقيق : د ، محمد أبراهيم سليم ، طبعة بيروت سنة ١٩٦٩ م .

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق . ص ٣١ ، ٢٢٨

فعلى بساطة إبداعها الفكرى ومحلوديته ، كانت سلفيتها تجديدا يتحدى التخلف العثانى ، ويعود بالأمة إلى حصنها العتيد .... الاسلام ... لتواجه التحدى الحضارى ، بجناحيه : العثانى المتخلف ، والاستعمارى الغربي (٨)..

لقد كانت هذه الدعوات والحركات الثلاث: الوهابية .. والسنوسية .. والمهدية ... والمهدية ... والمهدية ... ورغم بساطة فكرها السلغى التجديدى ، واختصاصها ... عمليا ... بالبيئة المحلية التى نشأت فيها ... طلالع المد الاسلامى الحديث وبواكير الصحوة الاسلامية التى نهضت لتواجه التحدى الحضارى ، بجناحيه: التخلف العثمانى .. والتقدم المادى الأوربي ... بل لقد رأت هذه الدعوات تلك الخيوط التى تربط هذين الجناحين ، فتؤلف منهما تحديا حضاريا واحدا ؟!.. ولتأمل كلمات الإمام الثانى للسنوسية ، وابن مؤسسها أحمد الشريف السنوسي [ ١٧٨٤ - ١٧٨٥ م ١٣٥١ م] التى تقول: إن الأتراك قد أصبحوا و مقدمة النصارى ، ... أما والده فهو القائل: و الترك التصارى ، إلى أقاتلهم معا ؟! ه (٩٠٠). و فالتخلف العثمان ، قد جرد الأمة من إسلامها الثورى ، فلما أضيف إليه و العجز العثمانى ، عن مواجهة الغرب الاستعمارى ، أصبح الحثمانيون و مقدمة الغرب ، ... و باللمفارقة المأساوية ... كا قال السنوسيون ، ومن ثم وجب التصدى غذا التحدى الحضارى الذى و تألف و من هذين و النقيضين ، معا ؟!.

وإذا كان النطاق المحلى قد حد من فعاليات دعوات وحركات اليقظة هذه ، فحجب تأثيرها عن أن يعم فيتحول إلى تيار إسلامي عربى عام ، وذلك لبداوة و الوهابية و التي جعلت تأثيرها الأفعل في و نجد و وما حولها مما شابه ظروفها ... ولاستغراق و السنوسية و في مناهضة التحديات التي أثقلت كاهلها حتى أعجزتها .. ولاتخاذ و المهدية و من و الأسطورة و سبيلا ألفت به وحدة شعب لم يتوحد قبل هذا التاريخ .. إذا كان هذا هو الطابع العام لها ... والذي لا تنفيه تأثيرات محدودة لها هنا أو هناك ... فإن الأمر لم يكن كذلك مع تيار اليقظة والتجديد الذي تبلور من حول جمال الدين الأفغاني [ ١٢٥٤ - كذلك مع تيار اليقظة والتجديد الذي تبلور من حول جمال الدين الأفغاني [ ١٢٥٤ - الحديثة .. والذي عرف بتيار [ الجامعة الاسلامية ] .

 <sup>(</sup>٨) انظر دراستا عن المهدية بكتابنا [ العرب والتحدى ] ص١٧٥ -- ١٩٤ . وبكتابنا [ تينرات الفكر الاسلامي ] طبعة القاهرة منة ١٩٨٣ م .

 <sup>(</sup>٩) د . أحمد صدق الدجال [ الحركة السنوسية ] ص٢١٦ طبعة بيروت سنة ١٩٦٧ م . ولوثروب ستودارد [ حاضر العالم الاسلامي ] بتطيق شكيب ارسلان ... ترجمة هجاج لوبيض . جدا ص٢٩٩ . طبعة بيروت سنة ١٩٧١ م .

الفصل الثانسي الجامعة الإسلامية

فى النصف الثانى من القرنين : الثالث عشر الهجرى والتاسع عشر الميلادى نشأ وتبلور تيار ، الجامعة الاسلامية ، الذى قدر له أن يكون أكثر تيارات الصحوة الاسلامية خطرا وفاعلية فى عصرنا الحديث ..

فهو قد تبلور من حول فيلسوف الإسلام وموقظ الشرق جمال الدين الأفغانى .. وكان الرجل جواب آفاق ، يحكم صداماته التي لا تنتهى مع رموز التحدى الحضارى الذى تواجهه الأمة ، استعمارية كانت تلك الرموز أو عثانية .. ومن ثم فلقد امتد تأثير هذا التيار فشمل ساحة الأمة الإسلامية ، ولم يقف عند حدود رقعة خاصة ، كما كان حال الوهابية ، مثلا ..

وكان الأفغالى صاحب عقل متميز ، لا نبائغ إذا قلنا إنه فى الصف الأول من عقول النوابغ الذين ازدان بهم تاريخ حضارتنا بعد أن صنعوا هذا التاريخ .. عقل صنغه فيلسوف مثل إرنست رينان Reman [ ۱۸۹۲ - ۱۸۹۲ م ] مع ابن رشد وابن سينا والفارالي ! .. وهو قد استوعب تراث الاسلام في عصر ازدهار حضارته ، ووضع يده على عوامل التخلف التي طرأت على هذه الحضارة ، ثم نهض بعزم حديدي ، كان مضرب الأمثال ، يدعو الأمة إلى نهضة إسلامية . تقهر بها التحدي الحضاري المفروض عليها ، وتتجاوز بها المأزق الذي وضعها فيه أعداؤها ، وتصل بها الحاضر والمستقبل بعصر عطائها الحضاري العظيم ..

وكان الأفغاني يرى أن عبقرية حضارة الاسلام وامتيازها إنما يكمنان في تميزها عن غيرها من الحضارات ، تميزها و بالوسطية ، التي وازنت وألفت بين ما يحسبه الآخرون في الحضارات الأخرى متناقضات لا سبيل إلى تعايشها ، فضلا عن التأليف بينها في منظومة فكرية وحضارية وسلوكية واحدة .. والموازنة بين و العقل ، وو النقل ، ، بين و العيب ، وو الشهادة ، ، بين و الحكمة ، وو الشريعة ، ، بين و المدنيا ، بين و الدنيا ، بين و الشك ، وو الآخرة ، بين و الملك ، بين و الشك ،

وه اليقين»، بين « السلم» وه الحرب » ، بين « السيف » وه القلم » .. الخ ... الخ ... الخ ..

وكان الأفغاني يدرك أن التحدي الحضاري الذي تواجهه الأمة ، بجناحيه :

- العثالى .. الذى استعصى على الإصلاح ، والذى فرض فكرية متخلفة ـــ انتسبت إلى
   الاسلام زورا ـــ على الأمة ، فغدت قيدا يعجزها عن المقاومة والنهضة ..
- والاستعمارى الغربى و الزاحف كالسيل الجارف والمدمر ، يسلب الأمة الأرض والثروة والأمن والموية ..

كان يدرك أن هذا التحدى ، بجناحيه ، قد استقطب جمهور الأمة .. فعامتها قد استناموا ، بالتقليد والتواكل ، لفكرية عصر المماليك والعثاليين ، وأصبحت بضاعتهم الفكرية هي بضاعة عصر الانحطاط الحضارى ... أما الصفوة التي انبهرت بحضارة الغازى المنتصر فلقد تملكها الوهم بأن سبيل النهضة هو تقليد الغرب ... فالكل مقلد ، والنموذج الذي يقلدونه لا صلة له بما يميز هذه الأمة وما تمتاز به حضاريا ؟! ... ولذلك كانت عبقرية الأفغانى ، وتيار و الجامعة الاسلامية » ، أن دعا الأمة إلى الموقف الثالث ، الرافض لجمود مقلدى فكرية عصر الانحطاط .. والرافض لللوبان الحضارى بتقليد حضارة الغزاة ...

أمام هذا الاستقطاب دعا الأفغان إلى و الوسطية و فكل المداهب والمبادىء لها طرفان ، وخير الأمور أوساطها .. ه (١) ... وهذه الدعوة إلى هذه و الوسطية و ... كا يقول الإمام محمد عبده : و قد خالفت رأى الفئتين العظيمتين اللتين يتركب منهما جسم الأمة : طلاب علوم الدين ومن على شاكلتهم ، وطلاب فنون هذا العصر ومن هو فى ناحيتهم .. و (٢) ... فهى تمتلف مع ... بل و تتحدى .... :

- الذين عكفوا على و الموروث العثماني ، ، حاسبين أن فيه النجاة من و التغريب ، . .
  - والذين اندفعوا إلى ، التغريب ، ، متوهمين أنه السبيل إلى النهضة والانطلاق ..

\* \* •

## نقد التخلف العثالى:

لقد حاولت ؛ الجامعة الاسلامية ؛ نقد أوضاع الدولة العثانية بهدف إصلاحها ، والاستفادة بإمكانياتها في الصراع ضد الخطر الرئيسي ، خطر الاستعمار والتغريب .. فلما

(١) [ الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغال ع ص٤١٧ . دراسة وتحقيق : دكتور محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨م.

(٢) [ الأعمال الكاملة الإمام محمد عبده ] جه ص ٣١٨ . دراسة وتحقيق : دكتور عمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٧م.

ينست من الاصلاح لهذه الدولة ، علقت الآمال على قيادة العرب للصحوة والنهضة المرجوة .. وبعبارة الأفغانى : « لقد كاشفت السلطان عبد الحميد فى أكثر هذه المواضيع ... [ المتعلقة بإصلاح الدولة ] ... في خلوات عديدة ، ولكنه كان قليل الاحتفاء بكل ما قلته له .. فحولت وجهى عن مالا يمكن إلى ما يمكن ، وفيه وقاية مابقى من أملاك السلطنة العثانية فى غير أوربا .. ه (٢)

ولقد ارتبط نقد تيار و الجامعة الاسلامية و للتخلف العثانى بإبراز أهمية قيادة الأمة العربية للنهضة الاسلامية المرجوة .. فالمسار التاريخي لهذه الحضارة شاهد على أن التراجع قد بدأ عندما استعجمت و السلطة و فأصابت و الحضارة و بسهام هذه العجمة ، ولمكان العربية من الدين و ولدور العرب في تلقيه وفقهه و نشره ، وأيضا لإمكانياتهم الحاضرة ، بالقياس إلى بقية أثم الاسلام ، بل ولمكانتهم في نفوس هذه الأمم ، لابد من دور متميز ، بل وقائد للأمة العربية في هذه النهضة الاسلامية التي تستهدف النهوض بكل عالم الاسلام ..

إن استيلاء غير العرب ـــ رغم إسلام هذا الغير ـــ على السلطة قد كان ولا يزال عامل تراجع وتخلف واضمحلال ، يستوى في ذلك أن يكون هذا الغير ، الأتراك الماليك ، أو الديلم ، أو \* الأتراك العثمانيين ؛ ! ..

وعن بدء هذه الظاهرة السلبية في تاريخنا ، وما أحدثته في تطورنا الحضارى ، يقول الامام محمد عبده عن سيطرة الترك في العصر العباسي : \* انظر ، كيف صارت مزية من مزايا الاسلام سببا فيما صار إليه أهله : كان الاسلام دينا عربيا ، ثم لحقه العلم فصار علما عربيا ، بعد أن كان يونانيا ، ثم أخطأ خليفة عباسي في السياسة ... فظن أن الجيش العربي قد يكون عونا لخليفة علوى ... فاتخذ له جيشا أجنبيا من الترك والديلم وغيرهم ... وأكثر من ذلك الجند الأجنبي ... فلم تكن إلا عشية أو ضحاها حتى تغلب رؤساء الجند على الخلفاء ، واستبدوا بالسلطان دونهم ، وصارت الدولة في قبضتهم . ولم يكن فم ذلك العقل الذي راضه الاسلام ، والقلب الذي هذبه الدين ، بل جاءوا إلى الاسلام بخشونة الجهل ، يحملون ألوية الظلم ، لبسوا الاسلام على أبدانهم ، ولم ينفذ منه شيء إلى الجهل ، يحملون ألوية الظلم ، لبسوا الاسلام على أبدانهم ، ولم ينفذ منه شيء إلى وجدانهم ... هناك استعجم الإسلام والقلب أعجمها !.. ه (1)

أما الأتراك العثانيون فلقد تشبئوا بعجمتهم ، ورفضوا الاستعراب .. بل وأمعنوا فى غرور العجمة إلى الحد الذى توهموا فيه إمكانية ، تتريك ، الأمة العربية ، فحاولوا ؟! .. و لقد أهمل الأتراك أمرا عظيما .. وهو اتخاذ اللسان العربى لسانا للدولة .. ولو أن الدولة

<sup>(</sup>٣) [ الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفعال إ ص٢٣٧ .

<sup>(1) [</sup> الأعمال الكاملة للإمام عمد عبده ] جا ص١١٧ ، ٢١٨ ،

العثانية اتخذت اللسان العربي لسانا رسميا ، وسعت لتعريب الأتراك ، لكانت في أمنع قوة .. إنها لو تعربت لانتفت من بين الأمتين .... [ العربية والتركية ] ... النعرة القومية ، وزال داعي النفور والانقسام ، وصاروا أمة عربية . بكل ما في اللسان من معنى ، وفي الدين الاسلامي من عدل ، وفي سيرة أفاضل العرب من أخلاق ، وفي مكارمهم من عادات ... كيف يعقل تتريك العرب ؟! وقد تبارت الأعاجم في الاستعراب وتسابقت ؟! .. وكان اللسان العربي لغير المسلمين ، ولم يزل ، من أعز الجامعات وأكبر المفاخر .. إن الأمة العربية هي ٤ عرب ٤ قبل كل دين ومذهب ! .. ه (٥)

لقد شذ العثانيون عن سلوك سبيل كل و الدول و غير العربية التي حكمت إلعرب ، فالكل قد تعرب ما عدا العثانيين و فإنهم لم يقبلوا أن يستعربوا . والمتأخرون منهم قبلوا أن يتغرنسوا أو يتألمنوا و بتقليدهم للغرب ، في الوقت الذي و يفتخرون فيه بمحافظتهم على غيرية رعاياهم ! و كا يقول أحد أعلام و الجامعة الاسلامية و عبد الرحمن الكواكبي [ ١٢٧٠ - ١٢٧٠ هـ ١٣٢٠ هـ ١٨٥٤ م ] (١٠)... بل لقد أمعنوا في هذا الخطأ القاتل حتى توهموا إمكانية و تتريك العرب و وما أسفهها سياسة وأسقمه من رأى ١٤ و كا يقول الأفغالي .

لقد التقص موقف العثاليين إزاء العروبة والاستعراب من قيمة إسلامهم ، إذ حرمهم بما أعطاه الاسلام للأمة العربية عندما اعتنقت هذا الدين .. فعدم الاستعراب قد أبقاهم بمعزل عن روح الحضارة الاسلامية ، وهو عربي ، وعن جوهر الحضارة العربية ، وهو إسلامي ، ففقدوا ميزة التحضر بهذه الحضارة التي هي و عربية ... إسلامية يه معا ؟! .. وهكذا ظلوا و على بداوتهم المعرفة ، لم يتخذوا غير القوة المادية آلة ، ولم يتقلوا سواها للبلاد التي فتحوها ... ولم يحسنوا من أعمال الديا غير و الحرب ي ، وهم يتقلوا سواها للبلاد التي فتحوها ... ولم يحسنوا من أعمال الديا غير و الحرب ي ، وهم فيما عدا ذلك ، وفيما يختص في شئون العمران ، أقل روية وعملا من سواهم أ .. و()

لقد افتقدوا ، برفض الاستعراب ، الجانب الحضارى فى الاسلام ، وبقى تدينهم بالاسلام فى إطار و الشكل ، أساسا ، ولم يدخل بهم إلى رحاب و مضمون ، التدين بالاسلام ؟! .. وذلك لما بين و الاسلام » الدين وو العروبة ، من رباط عضوى وثيق ... و نعم ، إنهم تدينوا بالاسلام على أبسط حالاته وأشكاله بكمال التعبد ، لكن على بعد مسحيق فى فهم معالى القرآن وآداب اللسان . والعرب لو كانوا مثلهم ، لما استطاعوا أن يكونوا

 <sup>(</sup>٥) [ الأصدال الكاملة لجدال النبن الألفال إ س٢٢٤ ، ٢٢٩ ، ٢٢٧ .

<sup>(</sup>٦) { الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي } ص٣٢٤. دراسة وتحقيق : عمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٥ م .

<sup>(</sup>٧) [ الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغال ع ص٧٤، ٢٣٦.

أحسن أثراً منهم ، ولما كان لهم حضارة ولا مدنية ، ولبقوا بداوة محضة ، همهم فتح البلاد للاستغلال ، وجمع الأموال للرفاه والترف ، أو للبذخ والسرف ! ه أم. . و إن الأتراك لم يخدموا الاسلامية بغير إقامة بعض جوامع لولا حظ نفوس ملوكهم بذكر أسمائهم على منابرها لم تقم ؟! ه كما يقول الكواكبي (٩) .

وإذا كانت هذه هي العلاقة العضوية بين و العروبة و وبين و الاسلام و .. وهي العلاقة التي جعلت و محمدا ، على ، رسول الانسانية .. ورجل القومية العربية ، والأمة العربية ، في آن واحد و والتي جعلت و الأمم التي تدين بالاسلام وتقبل هدايته ، تتكلم بلسان الاسلام ، وهو لسان العرب ، فينمو عدد الأمة العربية بنمو عدد من يتكلم لغتها ، ويهدون مثلها بهدى الاسلام و .. كا يقول قطب و الجامعة الاسلامية و عبد الحميد بن باديس [ ١٣٠٥ - ١٣٠٩ م ] (١٠٠٠). إذا كانت تلك هي علاقة و العروبة و بالاسلام و فإن الدور المتميز والقيادي للعرب في النهضة المرجوة ... عند تيار و الجامعة الاسلامية و ... أمر لا ريب فيه و فالعرب هم الوسيلة الوحيدة لجمع الكلمة و الجامعة الشرقية ، إنهم أنسب الأقوام لأن يكونوا مرجعا في الدين وقدوة المسلمين ، حيث كان بقية الأم قد اتبعوهم ابتداء ، فلا يأنفوا عن اتباعهم أخيرا .. و(١١٠)

لكن العنائين ، الذين رفضوا الاستعراب طريقا للتحضر ، وتلافيا للعجز عن الابداع في العمران ، وخروجا من البداوة الصرفة التي غلبت عليهم ، فأورثتهم الضعف أمام الغزوة الأوربية الشرسة ، هؤلاء العنائيون قد وقعوا في حبائل الغرب ، بالضغط أو بالإغراء ، فالتقطوا و طعم التحديث الغرب ، على حين رفضوا و الصورة العربية للتمدن الاسلامي و الدين المجهوا إليها قبيل منتصف القرن الاسلامي و الدين المجهوا إليها قبيل منتصف القرن التاسع عشر المجهوا و لتقليد التحديث الغربي و ، لكن فقر الجسم العنائي في المضارة ، جعله أشبه ما يكون بالجسد المحتضر ، العاجز عن تمثل الطعام ، أيا كان هذا الطعام ، فلم يغده والتقليد و في الوقت الذي كان عاجزا فيه عن و الابداع و ! . وبعبارة الكواكبي : فلقد و اندفعت الدولة لتنظيم أمورها ، فعطلت أصولها القديمة ، ولم تحسن التقليد ولا الابداع ، واندفعت الدولة لتنظيم أمورها ، فعطلت أصولها القديمة ، ولم تحسن التقليد ولا الابداع ، فاما الغزوة فتشتت حالها ! و فلما اقترب القرن التاسع عشر من نهايته كانت قد فقدت ، أمام الغزوة الأوربية ، ثلثي أملاكها ، بينا أشرف الثلث الباقى على الضياع (١٠٠). وبعزايد اتجاه العنائين

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق ، ص ٢٦٤ .

<sup>(</sup>٩) إ الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي إ ص ٣٢٥ .

<sup>(</sup>١٠) إ كناب آثار ان باديس ۽ ح٣ ص ١٩ ، ٢١ . إعداد وتصنيف د . عمار طالبي . طبعة الجزائر سنة ١٩٦٨ م . (١١) إ الأحمال الكاملة لعدد الرخمي الكواكبي ۽ من ٣٥٨ .

<sup>(</sup>١٢) المصدر السابق، من ٢٢٠.

و للتحديث الغربي ، تزايد تداخل الغرب في شئون الدولة .. فبقى و الواقع ، متخلفا ، يعيش في العصور الوسطى ، بينا و تغربت ، نخب اندفعت بعصبية و القومية الطورانية ، لتضرب رباط الملة والدين الذي يجمع الأتراك بالعرب ، فاستفر ذلك العرب فابتلعت نخب منهم ذات الطعم ، وشب حريق الصراع الذي حذر منه الأفغالي عندما دعا إلى استعراب الأتراك .. فكان انهيار الامبراطورية لحساب الغرب أساسا ، أما فتات المائدة فكان للنخب المتغربة في تركيا والدول العربية ! ..

لقد ارتبط و التخلف العثانى و و التغريب و العنهما ببعض ارتباص وجهى العملة الواحدة .. فالأول قد أتاح للغانى التسلل .. والثانى قد حرس الأول وحافظ عليه حتى تحين ساعة الوفاة فيرث ما خلف من أملاك ! .. والإمام محمد عبده يربط بين جناحى هذا التحدى ، حتى ليجعل من الغانى عقوبة لمن رضى بالأول ! .. و فالمسلمون بسبب ابتداعهم فى دينهم ، وخطئهم فى أصوله ، وجهلهم بأدلى أبوابه وفصوله ، تسلط عليهم من يسلبهم نعمة لم يقوموا بشكرها ، وينزل بهم من عقوبة الكفران ما لاقبل لهم بدفعه ، من يسلبهم نعمة لم يقوموا بشكرها ، وينزل بهم من عقوبة الكفران ما لاقبل لهم بدفعه ، ولا إذا تداركهم الله بلطفه . وقد ابتلاهم الله بمن يلصق بدينهم كل عبب ، ويقرنه ... إذا ذكره ... بما يتبرأ منه ، ويعده حجابا بين الأم والمدنية ، بل يعده لبع شقائهم وسبب فنائهم ! هائهم ! ه

نعم .. لقد اتهم د المتغربون ، إسلامنا هذه الاتهامات .. لأن صورة الاسلام ، التي قدمها الجامدون المتخلفون ، لم تكن تمت بصلة إلى الاسلام الحقيقي ، الذي بلور الأمة وأبدع حضارة هي إحدى مفاخر الانسان عبر تاريخه الطويل !..

هذا عن نقد تيار ، الجامعة الاسلامية ، لـ ، التخلف العثالى ، كأحد جناحى التحدى الحضارى الذى واجهته الأمة في ذلك التاريخ ..

### والتصدى للتغريب:

أما تصدى تيار و الجامعة الاسلامية و للمد و التغريبي و ، الذي زحف على بلادنا في ركاب الغزوة الاستعمارية الحديثة ، فلقد شغل الحيز الكبير في فكر هذا التيار ...

فالأفغاني ... رائد هذا التيار ... قد كان حربا على المد الاستعماري الغربي أينا حل أو

<sup>(</sup>١٣) إ الأعمال الكاملة للإمام عمد عبده إ حا ص ٢٣١ .

ارتحل .. بالسلاح ، وبالقلم ، وبالتنظيم ... في الأفغان ، والهند ، ومصر ، وفارس ، والحبجاز ، والسودان ، وتركيا ، والعراق .. الخ .. الخ ... وتنظيم [ الحزب الوطنى الحر ] ، الذي أقامه ، سريا ، بمصر في سبعينيات القرن التاسع عشر الميلادي .. ثم تنظيم [ العروة الوثقي ] ، السرى ، الذي تزعمه في الثانينيات ، والذي امتدت فروعه ... [ عقوده ] ... من مصر والسودان إلى الهند ... كل ذلك كان بعضا من جهود هذا التيار ، تصديا لهجمة الاستعمار على ديار الاسلام ..

وإذا كان الرجل قد قاد القتال ضد الانجليز في أفغانستان .. ومهد للثورة المصرية التي قادها أحمد عرابي في مطلع الثانينيات .. ودعا المصريين للعصيان المدنى ، وللثورة المسلحة ضد الاحتلال الإنجليزي ... فإن كتاباته في كشف أهداف الاستعمار ووسائله تشكل واحدة من أعمق وأخلص وأرق صفحات أدبنا السياسي الحديث ... إنه القائل : و أنوضي ، ولمحن المؤمنون ، وقد كانت لنا الكلمة العليا ، أن تضرب علينا المدلة والمسكنة ؟! .. وأن يستبد في ديارنا وأموالنا من لا يذهب مدهبنا ، ولايرد مشربنا ، ولا يحترم شريعتنا ، ولا يرقب فينا إلا ولاذمة ؟! بل كل همه : أن يسوق علينا جيوش الفناء حتى يخلى منا أوطاننا ، فينا إلا ولاذمة ؟! بل كل همه : أن يسوق علينا جيوش الفناء حتى يخلى منا أوطاننا ،

والخائن ... عنده ... ئيس من يسلم بلاده للعدو ، وحده ، بل ومن يركن للدعة حيث يستطيع زلزلة أقدام الغزاة .. و فلسنا نعنى بالحائن من يبيع بلاده بالنقد ، ويسلمها . للعدو بثمن بخس أو بغير بخس ... وكل ثمن تباع به البلاد فهو بخس ! ... بل خائن الوطن : من يكون سببا في خطوة يخطوها العدو في أرض الوطن ، بل من يدع قدما لعدو تستقر على تراب الوطن وهو قادر على زلزلتها ! ه (٥٠٠)

والاستعمار الذي حاربه الأفغاني لم يكن الاحتلال العسكري وحده ، ولا السيطرة الإدارية والحكومية فقط .. فالرجل قد أبصر المضمون الاقتصادي لهذه الهجمة الاستعمارية .. وأدرك دور الامتيازات الأجنبية التي منحها ويمنحها الحكام المسلمون للدول الاستعمارية ، دورها في التمهيد للغزو العسكري ، وفي تأييده وإطالة أجله .. فكتب يقول : وإن مصدر الشقاء ومنبع البلاء في الشرق وممالكه إنما كان من الامتيازات الأجنبية ؟! ه ١٣١٣ - ١٣١٣ه ١٣١٣ ه ١٨٣١ -

<sup>(</sup>١٤) ﴿ الأعمال الكاملة الممال الذين الأفعال ) ص ٢٥٦ .

<sup>(</sup>١٥) المصدر السابق، ص ١٠٥،

<sup>(</sup>١٦) المصدر السابق ، ص ٢٠٠ .

1091م المستعمرين الانجليز امتيازات أجنبية ، منها الأراضى ، والمبانى ، والمياه ... ومنها إنشاء 8 بنك ٥ يمسك زمام الحركة المالية في إيران ، أثار الأفغاني الشعب وعلماءه ضد هذه الامتيازات ، وتحدث عن و البنك ٤ ودوره في السيطرة الاستعمارية التي تسلب الأمة مقدراتها ، فقال : ٥ ... والبنك ١ وما أدراك ما البنك ؟! هو إعطاء الأهالي كلية بيد عدو الإسلام ، واسترقاقه لهم ، واستملاكه إياهم ، وتسليمهم له بالرياسة والسلطان ؟! .. ه (١٧)

وصراع الأفغاني ونضاله من أجل تحرير مصر ـــ لما أبصر من دورها القائد ـــ يحتل مكانا متميزا وبارزا في كفاحه العملي وكتاباته السياسية (١٨). وكذلك متابعاته لقضية السودان الوطنية (١٩٠). وقس على ذلك ما صنع لتحرير الهند (٢٠). وإيران .. وأفغانستان (٢١). الخ .. الخ ..

أما فى المغرب العربى فإن نضال تيار ؛ الجامعة الاسلامية ، ــ الذى تمثل فى [ جمعية العلماء المسلمين الجزائريين ] ، بقيادة ابن باديس ــ هو الذى أنقذ هذه البلاد من الفرنسة ، وصد عن ذاتيتها الحضارية ذلك السمحق الذى مارسه الفرنسيون بوحشية فاقت كل التصورات . . ثم تصاعد هذا النضال حتى حمل الثوار السلاح فحرروا الأرض وأعادوا الأمة إلى أحضان العروبة والإسلام (٢٠٠).

أما « التغريب » و « التحديث الغربي » ، اللذين تمثلت فيهما « روح الحضارة المادية الغربية » ، واللذين حملهما الاستعمار إلى بلادنا في ركاب غزوته الحديثة ، فزرعهما في « العقل » وفي « الواقع » ، وساعد على تبلور تيار من « الصفوة » يؤمن بهما ، ويبشر بطريقهما سبيلا وحيداً للنهضة .. أما هذا « التغريب » وذلك « التحديث » ، فلقد كان لهما نصيب ملحوظ في فكر تيار « الجامعة الإسلامية » ، كشفا وتعرية وتحذيراً وتفنيدا ..

فحضارة الغرب ـ كا يقول الكواكبي ـ حضارة مادية ، والانسان ، الغربي :

<sup>(</sup>١٧) المصدر السابق . ح؟ ص ٢٧٤ ــ من العليمة الثانية لأعماله الكاملة . بيروت سنة ١٩٨١ م .

<sup>(</sup>١٨) المصدر السابق . ح٢ ص ٩٥ ~ ٢٠١ .

<sup>(</sup>١٩) المصدر السابق ، حلا ص ٢٠٥ (١٩)

<sup>(</sup>۲۰) المصدر السابق. حرص ۲۸۹ ۲۸۸ .

<sup>(</sup>٢١) المصدر السابق . ١٠٠ ص ٢٦٥ - ٢٨٥ .

<sup>(</sup>٣٢) الظر العصل الذي كتبناه عن ه ابن باديس ، بكتابها إ مسلمون ثوار إ ص ٣٣٥ - ٢٧٤ . طبعة بيروث سنة ١٩٧٩م.

مادى ، لادين له غير الكسب ه (٢٠٠) .. فبينها وبين حضارتنا و الوسطية و خلاف بين .. فحضارتنا ، والاسلام جوهرها ، قد جمعت ووازنت ما بين و المادة ، وو الروح ، .. وكا يقول الاسلام عمد عبده : و . . فلقد ظهر الاسلام ، لا روحيا مجردا ، ولا جسداليا جامدا ، بل إنسانيا وسطا بين ذلك ، آخذا من كل القبيلين بنصيب ، فتوفر له من ملاءمة المفطرة البشرية مالم يتوفر لغيره ، ولذلك سمى نفسه دين الفطرة ، وعرف له ذلك خصومه اليوم ، وعدوه : المدرسة الأولى التي يرقى فيها البرابرة على سلم المدنية ! . و (٢١) ... فطريقنا إلى النهضة الحضارية ليس طريق الغرب وو التغريب و ! ..

وإذا كانت الحضارة الغربية قد قدمت، وتقدم ... في الفكر الاجتاعي:

• و الليبرالية ... الرأسمالية ع: التي تغلب جانب و الفرد ع على و المجموع ع إلى الحد الذي أثمر ذلك الحقد المدمر بين الطبقات ..

• • والشمولية ــ الاشتراكية ،: التي هي رد الفعل الحاقد على المظالم الاجتاعية ه للبراليتهم ــ الرأسمالية ، ــ الأمر الذي يهدد المجتمعات الغربية بالكوارث ...

فإن تيار [ الجامعة الاسلامية ] قد قدم عدل الاسلام الاجتماعي ، المركوز في الدين والمتسق مع طبيعة الأمة ، والبرىء من تطرف ؛ الإفراط ؛ وه التفريط ؛ كليهما ..

و فالاشتراكية الغربية ... [ برأى الأفعال ] ... ما أحدثها وأوجدها إلا حاسة و الانتقام ، من جور الحكام والأحكام ، وعوامل الحسد فى العمال من أرباب الثراء ، الذين إنما أثروا من وراء كدهم وعملهم .. واستعملوا ثروتهم فى السفه ... وهى الآن محتض ضرر ، بعد أن كان المنتظر منها كل نفع .. فكل عمل يكون مرتكزا على الافراط لابد وأن تنجته التفريط ؟! ، ...

ثم يمضى الأفغانى ليعرض للفكر الاجتماعى الاسلامى المتميز، فيقول: وأما الاشتراكية فى الاسلام، فهى ملتحمة مع الدين الاسلامى، ملتصقة فى خلق أهله، منذ كانوا أهل بداوة وجاهلية ! . . :

ثم يضرب الأمثلة على تطبيقات الاسلام بميدان و الاشتراك و في الثروة ، دون تجريد الناس منها بـ و إخاء ومؤاخاة و الرسول عَلَيْكُ ، بعد الهجرة ، بين المهاجرين والأنصار ... ويخلص إلى أن تطرف الفكر الغربي ، قد جعل الاشتراكية هناك و كلمة حق يراد بها باطل و الله .. بينها هي في الاسلام وسط .. وخير الأمور أوساطها .. ولذلك و فهي عين

<sup>(</sup>٢٣) [ الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي : ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٢٤) [ الأعمال الكاملة للإمام عمد عبده إ ج٣ ص ٢٢٥ .

الحق ، والحق أحق أن يتبع ! .. ه (۲۰)

أما معالم هذه و الوسطية الاسلامية و في الفكر الاجتماعي ، لدى تيار [ الجامعة الاسلامية ع فيمكن تحديدها في :

- ♦ أن الاسلام يَجعل المال ملكا تله .. والناس مستخلفون في هذا المال .. أي أن و ملكية الرقبة و تله .. وللناس فيه و ملكية المنفعة و ، التي هي و الوظيفة الاجتماعية و للمال ..
- أن تكافل الأمة الإجتاعي هو البديل والعاصم من الصراع الطبقي المدمر لوحدة الأمة وتضامنها .. فعندما يلمح الامام محمد عبده إضافة القرآن المال لضمير الجمع في سبع وأربعين مرة ، على حين أضيف لضمير الفرد سبع مرات فقط .. يقول : و إن الله ينبه بذلك على تكافل الأمة في حقوقها ومصالحها ، فكأنه يقول : و إن مال كل واحد منكم هو مال أمتكم ع (٢٦) ؟ ا ..

والكواكبي يرى أن المال مستمد من « فيض الله ، أودعه في الطبيعة ونواميسها .. » والعمل هو السبيل للاختصاص بشيء منه « فالمال هو قيمة الأعمال ، ولا يجتمع في يد الأغنياء إلا بأنواع من الغلبة والحداع .. والأرض الزراعية ملك لعامة الأمة ، يستنبتها ويتمتع بخيراتها العاملون فيها فقط .. ه (٢٧) ا ..

فتميز فكر الجامعة الاسلامية عن ٥ فكرية التغريب ٥ على هذه الجبهة أيضا ! ..

وإذا كانت الحضارة الغربية لم تعرف و الوسطية الاسلامية و التى ألفت بين ماعد هناك متناقضات لا سبيل للتأليف بينها .. وإذا كانت قد اختارت و المادة و دون و الروح و الموازت إلى و الكسب و دون و القيم و ، فإن حضارتنا قد أقامت و العلاقة الحدلية و بين و المحكر و وو الراقع و ... وكذلك بين سائر الأقطاب في الظواهر ... .. وعن العلاقة بين والفكر و وبين و الواقع و يتحدث جمال الدين الأفغاني فيقول و إن الأفكار العقلية ، والعقائد الدينية ، وسائر المعلومات والمدركات والوجدانيات النفسية ، وإن كانت هي الماعظة على الأعمال ، وعن حكمها تصدر بتقدير العزيز العليم ، لكن الأعمال تثبتها وتقويها وتطبعها في الأنفس عليها ، حتى يصير ما يعبر عنه بالملكة والخلق ، وتترتب عليه الآثار التي تلائمها .. نعم ، إن الانسان إنسان بفكره وعقائده ، إلا أن ما ينعكس إلى مرايا عقله من مشاهد نظره ومدركات حواسه ، يؤثر فيه أشد التأثير ، فكل شهود يحدث فكوا ، وكل

<sup>(70) [</sup> الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفعال إ مر١٤١ ، ٤١٧ ، ٤٢٠ .

<sup>(</sup>٢٦) إ الأعمال الكاملة للإمام عمد عبده إ حده ص ٢٠١ .

<sup>(</sup>٢٧) { الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي } ص ١٧٠ . ١٧١ .

فكر يكون له أثر في داعية ، وعن كل داعية ينشأ عمل ، ثم يعود من العمل إلى الفكر ، ولا ينقطع الفعل والانفعال بين الأعمال والأفكار ، ما دامت الأرواح في الأجساد ، وكل قسل هو للآخر عماد (٢٨١)

فحضارتنا ، قبل كل شيء ، و حضارة مؤمنة ؛ إنسانها و إنسان بفكره وعقائده ؛ قبل كل شيء .. وو الأفكار ؛ فيها و هي الباعثة على الأعمال ؛ ، لكن و الفكر ، يقوى ويتدعم ، بالواقع والعمل ، ، لأن انعكاسات و الواقع ؛ هي و فكر ، يغني ويطور ويدعم ، بل ويعدل ، و الفكر ، الفكر ، الذي بدأ منه الانطلاق ! .. فهي لا تعرف و الثنائية ، التي تميزت بها الحضارة الغربية ، عندما أقامت التناقض بين و الفكر ، وو المادة ، ، بين و الدين ، وو العلمانية ، وو الواقع ، ، بين و العلمانية ، الميازا مطلقا ! ..

وإذا كان و التغريب و قد باض وأفرخ في و المدارس المدنية و الحديثة ، وفي روح علومها التي قلدت الروح المادي للحضارة الغربية ، ثم استوى في عقول و الصفوة و التي تعلمت في هذه المدارس ، تعليم تقليد خلا من الحس المميز والنظرة النقدية ، لافتقار أصحابه إلى الوعي بالروح البديل الذي تقدمه حضارتهم العربية الاسلامية .. إذا كان هذا هو دور و المدارس المدنية و الحديثة ، وأهلها في تيار و التغريب و ، وما يمثله في التحدي الحضاري لأمتنا ، فلقد انتقد تيار و الجامعة الاسلامية و ما أصاب حياتنا التعليمية من ازدواج ، قسمها بين أهل الجمود ، الذين يمثلون التخلف العثماني .. وأهل و التغريب و ، الذين يمثلون روح الحضارة الغربية .. دون أن يكون لحضارتنا نحن في هذا الميدان الحيوي مكان ولا نصيب ؟! ..

والأفغاني يوجه النقد الى حصون و التغريب و هذه ، في الدولة العيمانية وفي مصر ، فيقول : و لقد شيد العيمانيون عددا من المدارس على النمط الجديد ، وبعثوا بطوالف من شبانهم الى البلاد الغربية . ليحملوا إليهم ما يحتاجون من العلوم والمعارف والآداب ، وكل ما يسمونه و تمدنا و . وهو في الحقيقة تمدن للبلاد التي نشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الانساني ! . فهل انتفع المصريون والعيمانيون بما قدموا لأنفسهم من ذلك ، وقد مضت عليهم أزمان غير قصيرة ؟! . نعم ، ربما وجد بينهم أفراد يتشدقون بألفاظ الحرية والوطنية والجنسية سـ [ القومية ] سـ وماشاكلها .. وسموا أنفسهم زعماء الحرية .. ومنهم آخرون قلبوا أوضاع المبالي والمساكن ، وبدلوا هيئات المآكل والملابس والفرش والآلية ، وسائر الماعون ، وتنافسوا في تطبيقها على أجود ما يكون منها في الممالك الأجبية ، وعدوها من مفاخرهم ... فعفوا بذلك ثروتهم إلى غير يلادهم ! .. وأماتوا أرباب

<sup>(</sup>٢٨) إ الأعمال الكاملة لحمال الذين الأفغال } ص ٢٦٠ .

الصنائع من قومهم .. وهذا جدع لأنف الأمة ، يشوه وجهها ، ويحط بشأنها ! .. لقد علمتنا التجارب أن المقلدين من كل أمة ، المنتحلين أطوار غيرها ، يكونون قيها مناقل لتطرق الأعداء إليها .. وطلائع لجيوش الغالبين وأرباب الغارات ، يجهدون لهم السبيل ، ويفتحون الأبواب ، ثم يثبتون أقدامهم ؟! .. ه (٢٩)

فهذا و التحديث الغربي و ليس هو و تمدننا الاسلامي و .. بل إنه ليس حقيقة و النمذن الغربي و .. بل إنه ليس حقيقة و النمذن الغربي و .. الغربي و .. الغربي و .. الغربي و المناخ المناخ الذي نما فيه ، فإذا استعبر إلى مناخ مغاير ... كا هو الحال مع مناخ حضارى مغاير كمناخنا الحضارى ... لم يبق منه سوى و الشكل و .. إنه سيكون أشبه ما يكون بالعود الجاف الذي لا حياة فيه ... يستوى في ذلك ان يكون و روحا و في العلوم الانسانية تجعل العلم الإنساني ماديا يشيع الإلحاد ... أو شعارات و روعوات لامعنى لها في غير البيئة التي أثمرتها و افرزتها ... أو أنماطا للعمارة والبناء والمأكل و دعوات لامعنى لها في غير البيئة التي أثمرتها و افرزتها ... أو أنماطا للعمارة والبناء والمأكل واستعارة القشور و .. والملبس وطرائق العيش ... فجميع ذلك داخل في و تقليد الأشكال واستعارة القشور و ..

والأدهى من ذلك أن هذا التقليد ... [ التحديث الغربى ] ... يربط الأمة بسلاسل التبعية لغزاتها وأعدائها ، سواء فى الفكر أو فى الاقتصاد .. فتموت حرفنا وصناعاتنا ، وتنتقل ثرواتنا إلى الذين يصدرون لنا سلع حضارتهم ... وباعتياد التبعية تتسع شرائح الذين ربطوا عقولهم ونحط حياتهم واستهلاكهم بالغرب الاستعمارى ، حتى ليدافعون عن حضارته ونحطه فى العيش والتفكير إلى الحد الذى يصبحون فيه طابورا خامسا يتطوع كى يكون الطليعة للجيش الغازى ، يمهد له السبيل ، ويفتح له الأبواب ، ثم يثبت أقدامه فى أرض الوطن !

ِ تلك هي مخاطر التغريب ، كما تمثل ويتمثل في a التحديث ، على النمط الغربي ، دونما تمييز بين ما ينفع منه وما يضر . ودونما اتخاذ روح حضارتنا ميزانا نزن به عند الاختيار ..

لقد أدرك تيار و الجامعة الاسلامية و خطر و المتغربين و على استقلال الأمة ومستقبلها .. وقال الأفغانى عنهم : إنهم و أشد وطأة على الشرق وأدعى إلى تهجم أولى المطامع من الغربيين ، وتذليل الصعاب لهم وتثبيت أقدامهم ! و .. إنهم يعرفون من تاريخ الآخرين ما لايعرفون من تاريخ أمتهم ، ويرددون من آداب الغرب ما لايعلمون عشر معشاره من آدابهم ، وتعي ذاكرتهم من أسماء عظماء الغرب مالا تعي من أسماء أبطال العرب والاسلام .. وياليتهم قد وعوا ما عرفوا وعي الناقد المستفيد .. ولكنهم وقفوا عند و الترديد و و التقليد و ، ثم أكبروا الغرب واحتقروا ذاتيتهم الحضارية ؟! و فهؤلاء الناشئة ، الذين

<sup>(</sup>٢٩) المصدر السابق ، ص ١٩٥ - ١٩٧ .

بمجرد تعلمهم لغة القوم والتأدب بأسفل آدابهم ، يعتقدون أن كل الكمالات إنما هو فيما تعلموه من اللسان ، على بسائطه ، وفيما رأوه من بهرج مظاهر الحالات ، وقراءة سير من قطع مراحل ، من الغربيين ، في سبيل الأخذ في ترقية أمته ، بدون أن يسبروا من ذلك غورا ، أو يفهموا لتدرجهم معنى ! . ويعتقد الناشيء الشرق أن كل الرذائل ودواعي الحطة ومقاومات التقدم إنما هي في قومه ، فيجرى مع تيار غريب من امتهان كل عادة شرقية ، ومن كل مشروع وطني تتصدى له فئة من قومه وأهل بلده ، ويأنف من أي عمل لم يشارك فيه الأجنبي ؟! .. ه (٢٠٠)

ذلك هو خطر ؛ التغريب ؛ ، وهذا هو خطر ؛ المتغربين ؛ .. الجناح الأخطر في التحدي الحضاري ؛ الذي يواجه العرب والمسلمين ..

9 4

#### ونهضة حضارية متميزة :

وإذا كان و التخلف العثماني و يقف بتراثنا عند حدود و فكرية عصر الانحطاط و ، ولا يزكى نهج التفاعل الراشد والخلاق مع الحضارات الأخرى ، عجزا ، أو جهلا أو جمودا ... وإذا كان و التغريب و يدعو إلى الانسلاخ عن و التراث و ... فإن تيار و الجامعة الاسلامية وقد دعا إلى بناء النهضة على :

- الأصول الصالحة من تراثنا الحضارى ...
- وما هو ضرورى ومناسب ومفيد لنهضتنا من إنجازات الآخرين ...

ه ولو رزق الله المسلمين حاكما العرف دينه ، ويأخذهم بأحكامه ، لرأيتهم قد نهضوا ، والقرآن الكريم في إحدى اليدين ، وماقرر الأولون وما اكتشف الآخرون في اليد الأخرى ، ذلك لآخرتهم ، وهذا لدنياهم ، ولساروا يزاحمون الأوربيين فيزحمونهم ! ه(٢١)

ذلك أن التفكير للعصر لا يعنى الانقطاع عن التراث ، كما أن السعى للنهضة لا يستلزم البدء من حيث انتهى الأوربيون ، \* فالظهور فى مظهر القوة ، لدفع الكوارث ، إنما يلزم له التمسك ببعض من الأصول التي كان عليها آباء الشرقيين وأسلافهم ... ولا ضرورة ، فى إيجاد المنعة ، إلى اجتماع الوسائط وسلوك المسالك التي جمعها وسلكها بعض الدول الغربية

<sup>(</sup>٣٠) المصنر السابق . ص ١٩٠ .

<sup>(</sup>٣١) [ الأعمال الكاملة للإمام عمد عبده إ حاد من ٢٥١ ، ٢٥٢ .

الأحرى ، ولا ملجىء للشرق فى بدايته أن يقف موقف الأوربى فى نهايته . بل ليس له أن يطلب ذلك . وفيما مضى أصدق شاهد على أن من طلبه فقد أوقر (٣٢) نفسه وأمته وقرا أعجزها وأعوزها ؟! .. ه (٣٣)

وإذا كان ؛ التخلف العثمال ، قد تنكر ؛ للعقل ، وبراهينه ، وسادت في فكريته الحرافة والمشعوذة .... وإذا كان ، التغريب ، يدعو إلى ؛ عقلانية ، تهمل ، الوحى ، أو تنكره وتتنكر له .... فإن تيار ، الجامعة الاسلامية ، قد صدر في هذه القضية من الموقف الموازنة والمؤاخاة بين ، العقل ، الموقف الموازنة والمؤاخاة بين ، العقل ، وه النقل ، ، بين ، الحكمة ، وه الشريعة ، ، باعتبارهما دليلان مخلوقان خالق واحد ، صاغهما ، سبحانه وتعالى ، فداية الانسان ...

● فالسلفية الدينية ــ التي هي ثورة تجديدية ــ ترفض إلحاد الغرب ، وتذكر تذكره للتراث .. وتتخطى الطارىء والوافد المتمثل في فكرية عصر الانحطاط ــ هذه السلفية الدينية تعنى و تحرير الفكر من قيد التقليد ، وفهم المدين على طريقة سلف الأمة ، قبل ظهور الحلاف ، والرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى ، واعتبار الدين من ضمن موازين العقل البشرى ه (٢٠٠) ... ولذلك فإن و التجديد و هو سبيلها الذي لا سبيل سواه .. تجديد الدين و بإعادة نواقصه المعطلة ، وتخليصه من زوائده الباطلة ..ه (٢٠٠) ... وأداة هذا والتجديد و هي العقل و فالعقل هو ينبوع اليقين في الإيمان بالله وعلمه وقدرته ، والتصديق بالرسالة ... أما النقل فهو الينبوع فيما بعد ذلك من علم الغيب ، كأحوال الآخرة والعبادات ... و بل إن و العقل هو جوهر إنسانية الانسان ، وهو أفضل القوى الانسانية على المقيقة ! .. و (٢٠٠) ... بل إنه و عور صلاح الانسان وفلاحه و (٢٠٠) ، إن في أمور الدنيا أو أمور الدنيا أو الدين ...

وفى ذلك رفض لموقف جناحي التحدى الحضاري ــ التخلف العثماني ، والتغريب الأوربي ــ كليما ..

<sup>(</sup>٣٢) أوقر نفسه : أثقلها بالحمل الثقيل حتى أعجزها .

<sup>(</sup>٣٣) [ الأعمال الكاملة لجمال النبن الأنظل ] ص ٣٣٠ .

<sup>(</sup>٣٤) [ الأعمال الكاملة فلإمام عمد عبده } جد ص ٢١٨ .

<sup>(</sup>٣٥) الأعمال الكاملة لعبد الرجمن الكواكبي ص ١٨٧.

<sup>(</sup>٣٦) [ الأعمال الكاملة للإمام عسد عيده ] جا ص ٢٢٥ ، جه ص ٤٢٨ ، جا ص ٢٩٨ .

<sup>(</sup>٣٧) [ الأعمال الكاملة لجمال الدين الأنفال إ ص ٢٥١ .

وإذا كانت و الفكرية العثانية ، قد توهمت وأوهمت بوجود ، كهانة ، ود سلطة دينية ، في فكر الاسلام السياسي ، على النحو الذي عرفته وحبذته الكاثوليكية الأوربية في العصور الوسطى . . ثم جاء و التغريب ، يدعونا إلى و علمانية ، تفصل الدين عن الدولة والمجتمع .. فإن تيار ، الجامعة الاسلامية ، ــ في هذه القضية ... يرفض هذين الموقفين كليهما ... و فالإسلام دين وشرع ، فقد وضع حدودا ، ورسم حقوقا ... وللإسلام دولة ... لأنه لا تكمل الحكمة من تشريع الأحكام إلا إذا وجدت قوة لإقامة الحدود ، وتنفيذ حكم القاضي بالحق، وصون نظام الجماعة ... وهذه الدولة إنما تقوم بالأمة ... ه (٢٨)... فهي ، إذن ، ليست ، الحكومة الالهية ــ الثيوقراطية ، ولا ، السلطة الدينية ، التي عرفتها أوربا ، والتي نشأت ، العلمانية ، لمناهضتها ... « فليس في الاسلام ما يسمى عند قوم بالسلطة الدينية بوجه من الوجوه ... والسلطة الدينية فيه هي سلطة الموعظة الحسنة ، والدعوة إلى الخير ، والتنفير عن الشر ، وهي سلطة خولها الله لأدني المسلمين . يقرع بها أنف أعلاهم ، كما خولها لأعلاهم يتناول بها من أدناهم ... وما للخليفة أو القاضي أو المفتى أو نشيخ الاسلام من سلطة فهي سلطة مدنية ، إذ لم يجعل الاسلام لأحد من هؤلاء الأمة فيها هي مصدر السلطات ، شريطة ألا تحل ماحرمه الله أو تحرم ما أحله الله .. فالحكم يجب أن يكون بالأمة ، أي و الاشتراك الأهلى بالحكم الدستوري الصحيح .. ذلك أن القوة النيابية لأى أمة لا يمكن أن تحوز المعنى الحقيقي إلا إذا كانت من نفس الأمة ... ؛ ( ف ) .... و والحكمة والعدل في أن تكون الأمة ، في مجموعها ، حرة مستقلة في شتونها ، كالأفراد في خاصة أنفسهم ، فلا يتصرف في شئونها العامة إلا من تثق بهم من أهل الحل والعقد ، المعبر عنهم في كتاب الله بأولى الأمر ، لأن تصرفهم ، وقد وثقت بهم ، هو ا عين تصرفها ، وذلك منتبي ما يمكن أن تكون به سلطتها من نفسها ! .. ٥ (٢١)

فم ... إذا كان ٥ التغريب ٥ قد جاء ليبشر بنهضة تقتفى أثر النهضة الأوربية ، التي ناهضت الدين ، أو أهملته وهي تجدد شتون الدنيا .. فإن تيار ٥ الجامعة الاسلامية ٥ قد حدد بجلاء ووضوح ان تمايز حضارتنا عن الحضارة الأوربية ، وتميز ديننا ... بنظرته الشمولية ... عن المسيحية .. لا يجعل للعلمانية مكانا في نهضتنا المرجوة .. فهي نهضة إسلامية ، ينهض فيها و تجديد الدين ٥ بدور السبيل إلى ٥ تجديد الدنيا ٥ 1 .. وتيار الجامعة الاسلامية ، بأعلامه

<sup>(</sup>٣٨) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ] ج٢ ص ٢٨٧ ، جة ص ١٨٢ ، ١٨٣ .

<sup>(</sup>٣٩) المصدر السابق , ج٢ ص ٢٨٦ ، ٢٨٥ .

<sup>(</sup>٤٠) [ الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغال ] من ٤٧٣ ، ٤٧٧ .

<sup>(</sup>٤١) إ الأعمال الكاملة للإمام عمد عبده إ جوه ص ١٥٨.

الذين غطوا ساحة الأمة ، وبالتنظيمات التي ضمت صفوة الأمة \_ [ العروة الوثقي ] و[ أم القرى ] و[ جعية العلماء المسلمين في الجزائر ] . . اغ \_ إنما و يتحصر مقصدهم في استعمال ثقة المسلم بدينه في تقويم شئونه . ويمكن أن يقال : إن الغرض الذي يرمى إليه جميعهم إنما هو : تصحيح الاعتقاد ، وإزالة ما طرأ عليه من الحطأ ، في فهم نصوص الدين . حتى إذا سلمت العقائد من البدع تبعها سلامة الأعمال من الحلل والاضطراب ، واستقامت أحوال الأفراد ، واستعارت بصائرهم بالعلوم الحقيقية ، دينية ودنيوية ، ومرى الإصلاح منهم إلى الأمة ع (١٤٠)

وهذه الغاية ... أو الغايات ... التي تبدأ بتصحيح عقيدة الانسان ، اى تجديد دينه ، لتتجدد وتصلح حياة الفرد ، ثم حياة الأمة ... سبيلها هو الإسلام ، فهو فكرية الأمة ، وموطن قدامتها ، ولسلطانه على ضمائرها ما يجعل الإصلاح بواسسته الأكثر أمنا والأسرع نفعا ، فضلا عن أنه الطبيعي ، بل والبديبي ، إذا نحن ذهبنا نختار بين سبل الاصلاح ... فالاسلام ، سبيل لمريد الإصلاح ، في المسلمين ، لا مندوحة عنها ، ذلك أن إتيانهم من فالاسلام ، سبيل لمريد الإصلاح ، في المسلمين ، لا مندوحة عنها ، ذلك أن إتيانهم من طرق الأدب والحكمة العارية عن صبغة الدين يحوج المصلح إلى بناء جديد ليس عنده من مواده شيء ، ولا يسهل عليه أن يجد من عماله أحدا . وإذا كان الدين كافلا بتهذيب الأخلاق وصلاح الأعمال وحمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها ، ولأهلد من الثقة به ما بيناه ، مو حاضر لديهم ، والعناء في إرجاعهم إليه أخف من إحداث مالا إلمام لهم به ما بيناه ، هو حاضر لديهم ، والعناء في إرجاعهم إليه أخف من إحداث مالا إلمام لهم به ما بيناه ، هو حاضر لديهم ، والعناء في إرجاعهم إليه أخف من إحداث مالا إلمام لهم به ما بيناه ، هو عام المناه عليه المناه أده المناه المن

9 9 0

هكذا كان تيار « الجامعة الاسلامية » ... أبرز تيارات الصحوة الاسلامية وأخطرها في النصف الثاني من القرن التاسع عشر ، والعقد الأول من القرن العشرين ....

وهكذا كان تصديه للتحدى الحضاري الذي واجهته الأمة ، بجناحيه :

- التخلف العثماني ...
- والتغريب الأوربي ...

فلقد تصدى بالإسلام ... ومن خلال جهد تجديدى عملاق ... لهذا التحدى ، الذى مثل ه الوافد الضار ، على خصوصية حضارتنا الاسلامية العربية وأصالتها .

<sup>(17)</sup> المسدر السابق. جا؟ عن ٢٣١.

<sup>(</sup>٤٣) المصدر السابق. ج٦ ص ٢٣١.

الفصـــل الشالث المـــلمين

لقد بلغت الحرب العالمية الأولى [ ١٣٣٧ – ١٣٣٧ هـ ١٩١٤ – ١٩١٨ م ] بالوطن العربي والعالم الإسلامي قمة المأساة ؟] ..

فالوطن العربي قد سقط بأكمله ، تقريبا ، تحت الاحتلال الاستعمارى الغربي .. و الخلافة ، العثمانية قد أزالتها ، العلمانية ، التركية التي تزعمها كال أتاتورك [ ١٩٩٨ - ١٩٩٧ م] ... و هكذا ضاع ، العبر العشكل ، الذي كان قد بقى ، للتيار الاسلامي ، يرجو له و هكذا ضاع ، الرمز ، و الشكل ، الذي كان قد بقى ، للتيار الاسلامي ، يرجو له الإصلاح و يحاول في بنائه الترميم ! ... كما ضاع أمل ، التيار القومي ، العربي في الدولة العربية القومية المستقلة ، ووضحت خديعة الاستعمار لهذا التيار ، فلقد استعان به في الحرب ضد العثمانية ، في ذات الوقت الذي كان يوزع فيه وطنه ، وفق معاهدة ، سيكس سـ بيكو ، العثمانية ، في ذات الوقت الذي كان يوزع فيه وطنه ، وفق معاهدة ، سيكس سـ بيكو ، الاستعمارى .. و يمهد السبيل ، بوعد بلفور ، [ سنة ١٩١٧ ه سنة ١٩١٧ م] بين أطراف المد الاستعمارى .. و يمهد السبيل ، يقطع امتداد أرض الأمة العربية ، فيحول دون وحدتها ، ويكون بمثابة القوة الضاربة لأحلام هذه الأمة ومساعيها في التقدم والوحدة والانعتاق ! ..

ولقد زاد من الخطر والمخاطر على الذاتية الحضارية المتميزة للعرب والمسلمين ، وأثقل من كاهل التيار الاسلامي ، أن التيار القومي ، الذي عزل الفكرة القومية عن الرابطة الاسلامية ، وعن جذورها الدينية ــ عربيا كان أو و طورانيا ــ تركيا و ــ رغم فجيعته في الاستعمار الغربي ، بعد اقتسامه البلاد ، وخلفه للوعود .. ورغم تحول هذا التيار من محالفة الدول الاستعمارية إلى الثورة عليها .. إلا أن ولاءه الفكري قد ظل معقودا للحضارة الغربية ، يرى فيها : الحضارة الوحيدة ، وفي طريقها : طريق التحديث والقوة الوحيد ! .. لقد كان و تيارا وطنيا ــ قوميا ــ مدنيا و ، اعتقد أن طريق الحضارة الغربية

#### هو طريق ۽ التمدن ۽ الوحيد !..

وبعد أن فرض الغرب سيطرته الاستعمارية الكاملة على الوطن العربى ، وما وراءه من بقاع العالم الاسلامى ، زادت محاولات الغرب الجادة لاحتواء العرب والمسلمين حضاريا ، وتصاعدت مخاطر ه التغريب ، مجسدة ه التحدى الحضارى ، الرئيسى فى تلك الرحلة التاريخية .. لقد تحولت البلاد إلى ، هامش لاقتصاد الغرب ، ... بعد أن تحولت إلى ، هامش لأقتصاد الغرب ، وأصبحنا مجرد سوق لسلم لأمنه ، ... يقدم العمالة الرخيصة ، والمواد الحام بأثمان رمزية ، وأصبحنا مجرد سوق لسلم الحضارة الصناعية الغربية وأدواتها .. ولقد بدأت تلك السلم والأدوات تلعب دورها فى تحويل الشرائح التى تسكن المدن ، وخاصة المتقفين منهم إلى الحياة على النمط الغربي الأوربي ، وساندتها فى ذلك الأفكار والقيم الوافدة مع الغزاة المنتصرين .. وزاد من فعالية تيار وساندتها فى ذلك الأفكار والقيم الوافدة مع الغزاة المنتصرين .. وزاد من فعالية تيار الذي بير الأبصار والبصائر فى بيئة متخلفة أخذ بنوها يقارنون هذه الحضارة وإنجازاتها الشخمة ، فى الصناعة والرباعة والتجارة والعلم والفكر والأدب والفن ، بالتخلف والركاكة الشخمة ، فى الدى عاشوا فيه قرونا طويلة تحت حكم المماليك والعثانيين .. ولقد أسهمت فى زيادة الدهشة والانبهار لدى الصفوة المثقفة :

- أن هذه الصفوة لم تعرف من تراثها الاسلامي سوى صورته و المملوكية ـــ العثمانية و،
   لأن الصلة كانت قد انقطعت بتراث و الإسلام: الحضارة و، بل و بجوهر تراث الاسلام: الدين و في نقائه وصفائه ، منذ أن تراجعت حضارتنا عن النمو والعطاء ..
- ٧ أن حركة الاستشراق ... ف مجملها ... قد تعمدت بث روح الهزيمة في عقول الأمة وقلوبها ، بإبراز الجانب السلبي والمظلم من تراث أمتنا ، وبرد كل إيجابيات هذا التراث إلى تراث أوربا اليوناني ، الأمر الذي رسب في عقول الصفوة المتغربة أن أمتنا لم تصنيع مجدا حقيقيا غابرا ، متميزا وخاصا ، فأني لها أن تصنع شيئا من ذلك ، وهي على ماهي عليه من الضعف الذي وصل بها إلى حد الهزيمة أمام الأوربيين ، أبناء الحضارة الفريدة الوحيدة المنتصرة ؟!..
- ٣ أن مراكز التبشير بحضارة الغرب، دينية وفكرية وتعليمية، قد سارت على درب حركة الاستشراق، في نزع ثقة أمتنا بذاتها ... ولقد كانت تلك المراكز ... كما كانت حركة الاستشراق ... إلا قليلا منها ... طلائع للمد الاستعماري الغربي، نازلت عقول الأمة بالأسلحة الفكرية منازلة الجيوش الاستعمارية لجيوشنا الوطنية سواء بسواء !..
- أن جامعات الغرب ومؤسساته العلمية والفكرية كانت و المصنع و الذي هيأ وصنع القيادات السياسية والفكرية الوطنية التي أخذت و تشارك و السلطة المحتلة في إدارة مرافق البلاد .. حتى أصبحنا ندرس على يدى أعداء العروبة والاسلام ... ووفق

مناهجهم ـــ كل شيء ، بما في ذلك اللغة العربية وعقائد الاسلام ؟!..

فكانت الثمرة: و تيار التغريب و ، الذي علا صوته حتى انفرد بالساحة ، فى المدرسة والجامعة والمنتدى والصحيفة والكتاب والديوان .. وفى طرائق العيش ، ومناهج التفكير .. بل وفى القيم والمعايير والأخلاق !.. الأمر الذي أجبر التيار الإسلامي ــ وخاصة ذلك الذي وقف به الجمود عند فكرية العصر العثماني ــ على التقوقع والأنزواء .. وكادت المقولة التي تزعم : أن تقدمنا رهن بأن نصبح غربا فى الحضارة ، وأن هذا هو الطريق لنكون شركاء للغرب ، بدلا من أن نظل مجرد هامش تابع له .. كادت هذه المقولة أن تصبح مسلمة من المسلمات !..

ومع وضوح خطر ۽ التغريب ۽ واشتداده وانتشاره ، وضحت مخاطر ۽ العلمانية ۽ على شمولية الاسلام ... فالعلمانية واحدة من قسمات الحضارة الغربية الرئيسية ، ولقد تعلقت بها الصفوة المثقفة ، سواء منها من تعلق « بليبرالية » الغرب أو » بشموليته » !.. ولقد زاد من اقتناعهم بهذه العلمانية ، توهمهم أن ؛ الاسلام السياسي ؛ قد يشق الوحدة الوطنية والقومية في وطن تتعدد فيه الأديان ، وتمتليء ربوعه بالجاليات الأجنبية غير المسلمة ، ودعم من هذا الوهم أن صورة الاسلام عند هذه الصفوة المتغربة كانت هي صورته في عصور الانحطاط ، تحت حكم المماليك والأتراك العثمانيين .. وهي صورة مثقلة بمظاهر التخلف ومشوهة بالشعوذة والخرافة التي غطت جوهر الإسلام الأصيل ... فهي لم تتعرف على « الاسلام : الحضارة » ، لأن المستشرقين كانوا أعلم منها بالتراث !.. كما لم تتعرف هذه و الصفوة المتغربة ، ، بشكل كاف على الإسلام كما قدمه تيار و الجامعة الاسلامية » ، لأن فكر هذا التيار كان مضطهدا من الاستعمار ، ومن تيار « التغريب » ، فلم يحتل المواقع في « المؤسسات الحديثة » ، وكان مضطهدا كذلك من أهل الجمود ، اللَّذِينَ ظُلُوا قَابِعِينَ فِي فَكُرِيةِ العصورِ الوسطى مع المماليكِ والعَيَّانِينِ !.. فَلَم يَأْخَذُ مَكَانَهُ ف ، المؤسساتِ التقليدية القديمة ، . . ومن هنا انفرد بريق ، العلمانية ، بالصفوة المتغربة فزاد من خطر ألغربها على شمولية الاسلام والذاتية الحضارية المتميزة للمسلمين .. ومن هنا كان النجاح الذي تحقق و للعلمانية وعندما اكتسبت لها المواقع في دواثر الفكر والسياسة ذات النفوذ والتأثير..

وأمام هذا النجاح الذى حققه تيار ۽ التغريب ، لاح الحطر في الأفق واضحا وعظيما ... فالوطن الذى تحول إلى ء هامش ، لاقتصاد الغرب الاستعمارى وأمنه ، يوشك أن يتحول إلى ء هامش لحضارته ، ولو تم ذلك فستتأبد التبعية ، وتذوب الهوية ، وتسخ الشخصية الحضارية والقومية ، ويستحكم الاستغلال !..

وهنا ، وفي هذا المتعطف التاريخي ، عاد القانون القديم ليفعل فعله من جديد (١٠٠٠... فتطلعت الأمة ، بالفطرة والوعي معا ، إلى حصنها العتبد ، إلى الإسلام ... وكان أن برز وتعاظم تيار الصحوة الاسلامية ، الذي تبلور هذه المرة و منظما ـــ وجماهيريا ، والذي بدأ بتأسيس الإمام الشيخ حسن البنا [ ١٣٢٤ – ١٣٦٨ هـ ١٩٠٦ – ١٩٤٩ م ] جماعة والاخوان المسلمين ] [ سنة ١٣٤٧ هـ ١٩٢٩ م ] .. وهي الجماعة التي أصبحت أوسع حركات الإصلاح الاسلامي وتنظيماته انتشارا وتأثيرا بعالمي العروبة والاسلام في عصرنا الحديث ...

ونحن نستطيع أن نلمح في • صورة الاسلام • لدى هذه الجماعة عددا من السمات ، منها :

- ٩ -- أن [ الاخوان المسلمين ] ، كحركة إحياء إسلامى ، لم يكن الاسلام عندها كما هو عند و المؤسسات الدينية التقليدية ؛ ، تلك التي ظلت واقفة عند و المتون ؛ وو الخواشى ؛ وو التعليقات ؛ وو التهميشات ؛ التي أفرزها عصر المماليك والعثمانيين .. بل تقدم [ الإخوان ] خطوات ، فتجاوزوا فهم هذه المؤسسات للإسلام .. ومن هنا كانوا فصيلة من فصائل تيار التجديد ..
- ٧ لكن [ الإعوان المسلمين ] لم يبلغوا في فهمهم الإسلام وتجديدهم له ولفكره ، وف طرحهم الحلول الاسلامية لمشكلات المصر الفكرية ما بلغته حركة و الجامعة الاسلامية و ، التي بلور فكرها جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده وعبد الرحمن الكواكبي وعبد الحميد بن باديس .. الخ ... فلرجة و العقلانية و لدى تيار [ الجامعة الاسلامية ] لانجدها عند [ الاعوان المسلمين ] ، كا لا نجد عندها الجرأة في تناول القضايا ، ولا الحسم إذا ما عرضت لحذه القضايا ... وربحا كان في مقدمة أسباب ذلك أن و الجامعة الاسلامية و لم تكن تنظيما جماهيريا ، ينخرط فيه و المعامة و وينهض بنيانه على و الجماهير و ، وإنما كانت حركة و صفوة و فكرية في الأساس ، فلذلك عرضت للمشكلات بجرأة ، وقدمت الحلول الحاسمة ، وسلكت لذلك مبيلا بلغ في و العقلانية و درجة إن تلائم و الصفوة و فقد لا تلائم المتعلقة و وفي أية مرحلة من مراحل التاريخ .. وفي تراثنا أمثلة تشهد لذلك ... و المعتزلة ] ، مثلا ، وهم فرسان و العقلانية الاسلامية و في تراثنا ، كانت تقل و شعبيتهم و ويتقلص و جمهورهم و كلما زادت قسمة الفكر و الفلسفي و في بنائهم النظري ! ..

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا [ العرب والتحدى ] طبعة الكويث سنة ١٩٨٠ م . وبيروث سنة ١٩٨٢ م . والقاهرة سنة ١٩٨٢ م .

٣ - وكا لم يكن [ الاخوان المسلمين ] على مستوى فكر حركة 1 الجامعة الاسلامية 1 ، عمقا وجرأة وحسما ، فإنهم ، كذلك ، لم يكونوا ... في هذا الميدان ... متواضعين إلى المستوى الذي وقفت عنده [ الوهابية ] أو [ السنوسبة ] أو [ المهدية ] ، وذلك لنشأة [ الإخوان ] في المجتمع المصرى ، الذي بلغ في التحضر والتقدم مستويات لا تلائمها أفكار دعوات جاءت لتلائم بيئات بسيطة أو بدوية ، لا حاجة لها إلى الفكر المركب ، إذ باستطاعتها حل مشكلات تلك البيئة البسيطة بظواهر النصوص !..

لقد وقف ثيار [ الإخوان ] ، فكريا ، بين بين .. فلا هو بلغ ، عقلانية ، الأفغال وعدد عبده .. ولا هو وقف عند بساطة محمد بن عبد الوهاب ! .. كما أن دعاته لم يكونوا ، أبدا ، من ، وعاظ الأمراء والسلاطين ، الذين يبررون للواقع الظالم والبائس الذي تعيشه الأمة ! .. فلقد كانوا : الشكل الجماهيري للبعث الاسلامي الحديث ، والرد الاسلامي على التحدي الحضاري ، الذي تمثل ، أساسا في ، تيار التغريب ، . .

# التصدي للتغريب :

لى الوقت الذى كانت تتفتح فيه وتنضج الشاعر الاسلامية الحسن البنا الكانت ساحة العالم الاسلامي تشهد أحداثا بلغت الى الوقع الحلى الاسلامي والمسلمين الزلازل والكوارث والنذر التي المن الضمير من الأعماق اوتستفز عوامل المقاومة للحفاظ على الذات 1..

ففى [ ٢٢ رجب سنة ١٣٤٢ه ٣ مارس سنة ١٩٢٤م ] ألغيت الخلافة العثانية ، ونفى آخر خلفائها السلطان عبد المجلد الثانى [ ١٢٨٦ - ١٣٦٤ه ١٨٦٩ - ١٩٤٤م ] ، قزال ه الرمز ٤ سد ولو الشكلي ـــ الذي حافظ على وحدة الأمة ، والذي أبقت عليه الأمة منذ ظهر الاسلام !..

والذين يعلمون عداء أوربا الاستعمارية لهذا « الرمز » ، وفرح الدوائر » الصليبية » و اليهودية ... الصهيونية » لهذا الحدث ، يستطيعون تقدير وقعه على الاسلاميين !..

● وفى إرمضان سنة ١٣٤٣ه ابريل سنة ١٩٢٥م] نشر الشيخ على عبد الرازق وفى إرمضان سنة ١٣٤٦هم] .. فكان إ ١٣٠٥ - ١٣٨٦ه ١٨٨٧ - ١٩٦٦ م] كتابه: [ الإسلام وأصول الحكم] .. فكان أول كتاب يكتبه مسلم، بل وشيخ أزهرى، يتولى منصب قاض شرعى .. يزعم أن الاسلام و دين و لا و دولة و .. فهو ، إذن ، و ينظر و ويشرع لإلغاء الخلافة الاسلامية ، عندما ينفى عن نظامها أى علاقة بـ و الاسلام الدين و إ..

ولقد وقع هذا الكتاب على العقل المسلم وقع الصاعقة .. ولم يخفف من شدة وقعه إلا و ملابسات سياسية و جعلت منه موقفا ضد ملك مستبد هو الملك أحمد فؤاد ( ١٢٨٥ – ١٣٥٥هـ ١٨٦٨ – ١٩٣٦ م ٢

● وف [ ذى القعدة منة ١٣٤٣ هـ يونيه سنة ١٩٢٥ م ] عزل الانجليز الشريف حسين بن على [ ١٢٧٢ - ١٣٥٠ هـ ١٨٥٦ - ١٩٣١ م ] ونفوه إلى جزيرة و قبرص ٤ .. فجسدوا بهذا القرار غدرهم بالحركة العربية والفكرة القومية العربية ، التي استعانوا بها واستخدموها خلال الحرب العالمية الأولى ضد الفكرة الاسلامية والخلافة الاسلامية والعثمانية ...

لقد بلغ الاستعمار ما أراد ، وضاع من يد المسلمين ــــ إسلاميين كانوا أو قوميين ــــ كل شيء ؟!..

● وف إسنة ١٣٤٤ هسنة ١٩٢٦ م] نشر الدكتور طه حسين [ ١٣٠٦ - ١٣٠٣ ها الشك استخدم فيه و الشك ١٣٩٣ ما ١٣٠٨ م كتابه [ في الشعر الجاهلي ] ، الذي استخدم فيه و الشك الديكارتي و للتشكيك في و الشعر الجاهلي ع .. ثم تجاوز نطاق و الشعر و فشكك في بعض الديكارتي و الشعر عن أمثال قصة إبراهيم الخليل ، عليه السلام !..

فكان هذا الكتاب ... بعد كتاب [ الاسلام وأصول الحكم ] ... ثانى عمل فكرى ... يكتبه شيخ أزهرى ... يمثل اقتحام ه التغريب ، لمقدسات المسلمين ، واستفزاز ه الروح المادية ، ؟! للحضارة الغربية لمشاعر المسلمين ؟!..

حدثت هذه الأحداث التي هزت كيان الاسلاميين ، فاستنفرتهم للمقاومة ، على حين كانت و المشاعر الاسلامية ، للشيخ حسن البنا تتبلور ويكتمل نضجها ، فكانت العامل الحاسم الذي دفعه إلى تكوين جماعة [ الإخوان المسلمين ] ، بمدينة و الاسماعيلية ، أولا ، حيث كان ينرس اللغة العربية بإحدى مدارسها الابتدائية ، وفي [ ذي القعدة سنة حيث كان ينرس اللغة العربية بإحدى مدارسها الابتدائية ، وفي [ ذي القعدة سنة ١٣٤٧ هـ إبريل ــ مايو سنة ١٩٢٩ م ] (٢٠)... والرجل يتحدث عن وقع هذه الأحداث ـــ

 <sup>(</sup>۲) المظر دراستنا عن المعركة التي أثارها صدور هذا الكناب ال [ كتاب الاسلام وأصول الحكم .... لعل عبد الرازق ... دراسة ووثائق ] ص٥ - ١٩٠٠ طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م .

<sup>(</sup>٣) هناك خطأ شائع أن [ الاعوان ] قد نشأت سنة ١٩٢٨ م . انظر : ريتشارد . ب . ميتشل إ الاعوان المسلمون ]

هر ٢١ ، ٣١ سـ ترجمة عبد السلام رضوان . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م سـ فهو يجعل هذه التشأة في مارس سنة
١٩٢٨ م . وانظر كذلك : د . زكريا سليمان يومي [ الاعوان المسلمون والجماعات الاسلامية في الحياة السياسية
المصرية ١٩٢٨ - ١٩٤٨ ] سـ طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م سـ ص ٨١ . فهو يجعلها في ابريل سـ مايو سنة ١٩٢٨ م .
والحق هو الذي ذكرتاه . فالشيخ البنا يحدد نشأة الجماعة في ذي القعدة سنة ١٣٤٧هـ سـ إ رسالة المؤتمر المخامس والحق هو الريل سـ مايو سنة ١٩٢٩ م . انظر [ كتاب التوقيقات بجموعة الرسائل سـ ص١٩٧ م . انظر [ كتاب التوقيقات الألهامية في مقارنة التواريخ الهجرية بالسنين الالهرنكية والقبطية ع تحدد هنار باشا المصرى . دراسة وتحقيق : دكتور محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٨٠ م .

وما ماثلها ـ على نفسه ، فبقول : ١ ... وليس يعلم أحد إلا الله كم من الليالي كنا نقضيها ـ [ هو وثلاثة رفاق جالت في أذهانهم الفكرة ] ـ نستعرض حال الأمة ، وماوصلت إليه في مختلف مظاهر حياتها ، ونحلل العلل والأدواء ، ونفكر في العلاج وحسم المداء ، ويفيض بنا التأثر لما وصلنا إليه إلى حد البكاء ؟!. وكم كنا نعجب إذ نرى أنفسنا في مئل هذه المشغلة النفسانية العنيفة ، والخليون هاجعون يتسكمون بين المقاهي ويترددون على أندية الفساد والإتلاف ؟!.. ع

ثم يمضى الرجل فيحدد مكان هذه الفواجع ، التي هزت ضمير المسلمين ، واستنفرت عزائم الإسلاميين ، من قرار تكوين الجماعة ، فيقول : و ثم كانت ، في مصر وغيرها من بلدان العالم الاسلامي ، حوادث عده ، ألهبت نفسى ، وأهاجت كوامن الشجن في قلبى ، ولفتت نظرى إلى وجوب الجد والعمل ، وسلوك طريق التكوين بعد التنبية ، والتأسيس بعد التدريس ! ه(1)

لقد كانت هذه الأحداث إبذانا باقتحام الحضارة الغربية المادية قدس أقداس الاسلام والمسلمين ، لقد احتلت الديار ، ونهبت الغروات ، ثم اقتحمت ميدان الفكر ، والفكر الدينى ، بل وبواسطة عدد من و الشيوخ ــ العلماء و .. فلم يكن هناك بد سـ طالما فى الأمة أصالة ونفاسة معدن وبقية من روح وحياة سـ لم يكن هناك بد من تنبه المشاعر : والقومية و ، ردا على هذا و الطغيان الفكرى والاجتماعى و الغزو السياسى و ، وو الاسلامية و ، ردا على هذا و الطغيان الفكرى والاجتماعى و الدورية ، بمبادئها المادية ، قد انتصرت فى هذا الصراع الاجتماعى على الحضارة الاسلامية ، بمبادئها القويمة الجامعة للروح والمادة معا ، فى أرض الاسلام نفسه ، وفى حرب ضروس ميدانها نفوس المسلمين وأرواحهم وعقائدهم وعقوهم ، كما انتصرت فى الميدان السياسى والعسكرى ... وكما كان لحدوان السياسى أثره فى تنبيه المشاعر القومية ، كان لهذا الطغيان الاجتماعى أثره فى تنبيه المشاعر القومية ، كان لهذا الطغيان الاجتماعى أثره فى تنبيه المشاعر القومية ، كان لهذا الطغيان الاجتماعى أثره فى تنبيه المشاعر القومية ، كان لهذا الطغيان الاجتماعى أثره كذلك فى انتعاش الفكرة الاسلامية .. و ()

هكذا ، نشأت جماعة [ الإخوان المسلمين ] .. موقفا مناضلا ، ضد التحدى الغربى الحضارى ، أولا ، باعتبار أن الانتصار الاسلامى على جبهة الصراع هذه ، هو السبيل لإنقاذ النفس المسلمة ، وتسليحها بالاسلام ، كى تستطيع تحقيق النصر على الحضارة الغربية فى ميادين السياسة والعسكرية والاقتصاد ..

لقد كانت لمظاهر السيطرة الغربية \_ على اختلاف ميادينها \_ على مقدرات الأمة ،

<sup>(1)</sup> إ رسالة المؤتمر الحامس إ مجموعة الرسائل . ص ١٥١ . ١

<sup>(</sup>٥) | بين الأمس واليوم | مجموعة الرسائل . ص ١٤٠ .

أوثق الصلات بنشأة هذه الجماعة ، التي مثلت أبرز مظاهر البعث الاسلامي في القرن الرابع عشر الهجرى .. وهذه قضية ــ رغم وضوحها ــ تحتاج إلى تأكيد ، لما يثار حولها من غبار بعض التيارات السياسية والفكرية في بلادنا ؟!..

فحتى النشأة المبكرة، والمحلية، لجماعة [ الإخوان المسلمين]، بمدينة الاسماعيلية ، خداننا الأستاذ البنا عن تأثير مظاهر السيطرة الاستعمارية، عسكرية واقتصادية ... وما أحدثته من بؤس ومذلة على الجانب الوطنى ... تأثير ذلك فى نشأة [ الاخوان ]، وكيف كان العداء لحذه السيطرة والكره لمظاهرها والعزم على التحرر منها و غذاء ومددا ، لهذا الوليد الاسلامي الجديد!.. يقول الإمام المرشد: وإن الدعوة نشأت بالإسماعيلية .. يغذيها وينميها مانرى كل صباح ومساء من مظاهر الاحتلال الأجنبي والاستثنار الأورى بخير هذا البلد . فهذه قناة السويس (١٠) علة الداء وأصل البلاء ، ولى الغرب : المعسكر الانجليزي بأدواته ومعداته ، وفي الشرق : المكتب العام لإدارة شركة القناة بأثاثه ورياشه ومرتباته ، والمصرى غريب بين كل هذه الأجواء في بلده ، محروم وغيره ينعم بخير وطنه ، ذليل والأجنبي يعتز بما يغتصبه من موارد رزقه . كان هذا الشعور غذاء ومددا لدعوة الإخوان ، فبسطت رواقها في منطقة القناة ، ثم تخطتها ! . . و(١)

وكما أشرنا ، فلم تكن نشأة [ الاخوان ] مجرد تصدى للتحدى الاستعمارى في جوانبه السياسية والعسكرية والاقتصادية \_ فتلك كانت حال التيار القومى والاجتماعي \_ أما التيار الاسلامي \_ وفي مقدمته جماعة [ الاخوان المسلمين ] \_ فلقد كانت الجوانب الحضارية في الغزوة الاستعمارية هي تحديها الرئيسي ، وفيها تمثل الخيطر الأكبر ، من وجهة نظرها ، وعن طريق التصدى لها رأت السبيل إلى هزيمة الغزوة الاستعمارية في كل جنباتها وجميع مخاطرها .

لقد كانت المواجهة مع و الحضارة الأوربية ، لامع احتلالها العسكرى ونهبها الاقتصادى لبلادنا ، وحدهما ... ولم يكن عداء الاسلاميين للحضارة الأوربية ، فقط ، بسبب عدوانها على ذاتيتنا الحضارية المتميزة عنها ، وبسبب سعيها لتذويب شخصيتنا القومية والحضارية . بتحويلنا إلى و هامش ، تابع لها ... ولو وقف الأمر عند ذلك لكان كافيا لمشروعية العداء والتصدى ! ... ولكن الاسلاميين قد رأوا مخاطر وأخطار هذه الحضارة الأوربية المادية حتى على الانسان الأوربي نفسه .. فهى قد غدت خطرا على و الانسان ، أيا كان وطن هذا و الانسان ، أ .. وذلك لطابعها الملدى ، الذي جعلها تقف على ساق واحدة ،

<sup>(</sup>٦) اى قبل تأميمها ل ١٧ ذى الحجة سنة ١٣٧٥ هـ ٢٦ يوليو سنة ١٩٥٦ م .

<sup>(</sup>٧) إ رسالة المؤتمر الحامس إ عجموعة الرسائل. من ١٦٥، ١٦٦.

نتبدع في العلوم الطبيعية ، وتحقق الوفرة في الانتاج المادى .. ولكنها تفتقر إلى و القيم » ، لهغالاتها في و التطور » إلى الحد الذي جعلها تنسخ الماضي ، بما فيه من و قيم » فما طابع و النبات » .. والارتكازها على مبدأ و الصراع » ، إلى الحد الذي جعلها تؤمن بأن و البقاء » هو حق و الأقوى » فقط ، فيرزت لنفسها إبادة الشعوب والحضارات التي نكبت باستعمارها .. فإن لم تستطع الابادة فلا أقل من تجريد هذه الشعوب من حيرات أرضها ومقاليد السيادة عليها ، وتشويه حضاراتها القومية ومعتقداتها الروحية !! .. وهذا الوقوف على الساق الواحدة ... مساق المادة ... هو الذي أشاع في فكرها روح و الكيم » وو النفعية » وو اللذة » وو الإلحاد » ، فحرمت الانسان ... رغم وفرة الانتاج المادى ... نعمة الانتاء ... بالايمان ... إلى الكون .. وأوقعته في درك و الاغتراب » ، وجعلت منه هيكلا متخما بالطعام ، مدججا و بمطاهر » القوة ، لكنه أجوف ، خلوه من و الروح » والافتقاره إلى إدراك بالطعام ، مدججا و بمطاهر » القوة ، لكنه أجوف ، خلوه من و الروح » والافتقاره إلى إدراك و الغاية ، من وراء هذا و الكيم المادى » الذى حققه ، الأمر الذى أوقعه ، لا في و اللا أدرية » فقط ، بل وفي و العبية » أيضا ؟! ..

لقد فصلت الحضارة الأوربية والعلم والإنتاج وعن والغاية والحكمة وفأطلقت العنان ولإنسانها وكي ينهب سه بالاستعمار سه ثروات الأيم والشعوب وسلحا بالاستعلاء والعنصرية وبل وبدو البلادة والناشئة عن غياب والضمير والغاية والحكمة ووالحكمة ووالحكمة ووالخكمة والما أتخم هذا والانسان وبدو الكم والملكي بهمه وبرز إلى جانب تخمته وورس والتي نهبها وبدأت معاناة الهذا والانسان و الاشفقة على الشعوب البائسة وإنما من جنون قوته وفائض إنتاجه واللذين تحولا إلى شقى رحى بهددان ذاته وحضارته بحروب كولية فيها دماره و ودمار الكوكب الذي عليه نعيش إ.

لإفلاس هذه الحضارة المادية .. وللمأزق الذى جرت إليه ه إنسانها ٤ ــ بل والانسانية كلها ، بعد السيطرة الاستعمارية التى حققتها ــ كان عداء الاسلاميين لها ، ونهوضهم لدفع آثارها وتأثيراتها على عقول ه الصفوة ، المتغربة في ديار الاسلام ..

ونحن نقرأ للأستاذ البنا الكثير من النصوص التي تكشف أسباب عدائه للطابع المادى المحضارة الأوربية ... فهو يرى أن من أمراض هذه الحضارة ما هو مزمن .. وذلك مثل :

۱ - الإلحاد والشك في الله وإنكار الروح والجزاء الأخروى والوقوف عند حدود الكون
 المادي المحسوس ...

٢ - والاباحية والتهافت على اللذة والتفنن في الاستمتاع وإطلاق الغرائز الدنيا من عقالها..

٣ -- والأثرة في الأفراد ...

ثم يمضى فيقول: و ولقد أثبتت هذه المدلية الحديثة عجزها التام عن تأمين المجتمع وإقرار الطمأنينة والسلام فيه ، وفشلت في إسعاد الناس ، رغم ما فتحت عليهم من حقائق العلم والمعرفة وما وقرت لهم من أسباب الغنى والثراء وما مكنت لدولها في الأرض من قوة وسلطان . ولما يحض عليها قرن كامل من الزمان .. ،

للم يتحدث عن انتقال هذا الخطر ... بالاستعمار ... إلى بلادنا ، وعهديده لمصيرنا بذات الخطر الذى أصاب و نفس و الانسان الأوربى ، فيقول : و وقد عمل الأوربيون جاهدين على أن تغمر موجة هذه الحياة المادية ، بمظاهرها الفاسدة وجرائيمها القتالة ، جميع البلاد الاسلامية التى امتدت إليها ايديهم وأوقعها صوء الطالع تحت سلطانهم ، مع حرصهم الشديد على أن يحتجزوا دون هذه الأم عناصر الصلاح والقوة من العلوم والمعارف والمسناعات والنظم النافعة .... ونجح هذا الغزو الاجتاعى المنظم ... بالمدارس العلمية والمتقافية في عقر ديار الاسلام ... والتي ضمت أبناء الطبقة العليا ... فعلمتهم كيف ينتقصون أنفسهم ويحتقرون دينهم ووطنهم وينسلخون من تقاليدهم وعقائدهم ، يتقصون أنفسهم ويحتقرون دينهم ووطنهم وينسلخون من تقاليدهم وعقائدهم ، ويقدسون كل ماهو غربى ، ويؤمنون بأن ما يصدر عن الأوربيين وحده هو المثل الأعلى في هذه الحياة ... نجح هذا الغزو الاجتاعي المنظم أعظم النجاح ، فهو غزو محبب إلى النفوس ، لاصق بالقلوب ، طويل العمر ، قوى الأثر ، وهو فذا أخطر من الغزو السياسي والعسكرى بأضعاف الأضعاف ؟!.. ه (١)

ولقد أبصر الأستاذ البنا أن أخطر ما في هذه الحضارة الأوربية المادية ... وهو روحها المادية الملحدة ... هو أكثر ما يغرى و الصفوة و المتغربة بالتتلمذ على يديها ؟!.. فنحن ... كمسلمين ... قد عانينا تاريخيا من سلطان الكنيسة الكاثوليكية الأوربية ، التي عبأت شعوبها ضدنا في حروب صليبية احتلت أجزاء من بلادنا قرابة القرنين [ ٤٨٩ - ١٩٩ ه ١٩٩ - ١٠٩١ ضدنا في حروب صليبية قوانا ، وأسهمت في تكريس التخلف والانحطاط الذي نعاني منه حتى الآن ... كما نعاني من قهر محلي واستبداد داخلي ، ستر قسوته وجهله وتخلفه و بمباركة دينية و الآن ... كما نعاني من قهر محلي واستبداد داخلي ، ستر قسوته وجهله وتخلفه و بمباركة دينية و من نقهاء احترفوا التبرير للسلاطين ، وباعوا أخرتهم بفتات موائد الاستبداد والمستبدين ... فكان عداء الحضارة المادية الأوربية لكنيستها ، ولهيمنة كهانتها على الدولة والمجتمع مما حبب فكان عداء الحضارة المادية و هذه الحضارة ، حتى لقد انحازوا إلى و العلمانية و ، ظنا منهم أنها السبيل إلى رفع وصاية و فقهاء السلاطين و عن الحياة ، الأمر الذي سيجلب لنا و الحرية و و التقدم و ، فنتقدم كما و تقدم و الأوربيون !...

<sup>(</sup>٨) [ بين الأمس واليوم ] بجسوعة الرسائل . ص ٢٧٧ – ١٣٩ .

ولقد و جهلت ؟ هذه ٥ الصفوة ٤ المتغربة ، وه غفلت ؟ عن الفروق الجوهرية التى تفرق ما بين الاسلام والمسيحية في هذا الميدان ... فإسلامنا لا يعرف : سلطة دينية إلهية لهشر .. ولا يقر ٥ كهانة ٤ تفرض سلطانها على شئون المجتمع والدولة .. بل لا يعرف وصاية لد و رجل الدين ٤ ... ومن ثم فإن سلاحنا لرفع وصاية الذين تصبوا أنفسهم ٥ كهنة ٤ سـ إذا وجدوا سـ هو ١ الاسلام ٤ ، وليس نفى و الاسلام ٤ بـ ١ العلمانية ٤ ، كا صنع الأوربيون !...

لكن ه التقليد ه للحضارة الغربية ، بل ولسير التطور في النهضة الأوربية ، قد جعل هذه ه الصفوة ، المتغربة تتوهم إسلامنا : مسيحية ؟!... وترى في ه علماء ، الاسلام و أكليروسا ه !... لقد استوردوا ، مشكلة أوربيا ، ثم استوردوا لها ه حلا أوربيا ، كذلك !..

وعن هذه القضية يتحدث الإمام المرشد فيقول: و من الأسباب التي دعت بعض الأمم الشرقية إلى الانحراف عن الاسلام ، واختيار تقليد الغرب: دراسة قادتها للنهضة الغربية ، واقتناعهم بأنها لم تقم إلا على تحطيم الدين وهدم الكنائس والتخلص من السلطة البابوية ، وإلجام القساوسة ورجال الكهنوت ، والقضاء على كل مظاهر السلطة الدينية في الأمة ، وفصل الدين عن سياسة الدولة العامة فصلا تاما .. وذلك إن صح في الأمم الغربية فلا يصح في الأمم الاسلامية ، لأن طبيعة التعاليم الاسلامية غير طبيعة تعاليم أى دين آخر ، وسلطة رجال الدين المسلمين محصورة محدودة ، لا تملك تغيير الأوضاع ولا قلب النظم ، مما جعل القواعد الأساسية في الاسلام ، على مر القرون ، تساير العصور ، وتدعو إلى الرق ، وتعضد العلم وتحمي العلماء ، فما كان هناك الايصح هنا .... بل إن هذه التعبيرات التي صرت إلينا تقليدا ، ومنها : إ رجال الدين ] ، الا تنطبق والا تتفق مع عرفنا ، فإنها وإن كانت في الغرب خاصة به إالأكليروس ] ، فإنها في العرف الإسلامي عرفنا ، فإنها وإن كانت في الغرب خاصة به إالأكليروس ] ، فإنها في العرف الإسلامي تشمل كل مسلم ، فالمسلمون جميعا ، من أصغوهم الأكبرهم ، [ رجال دين ] ( المنافرة الإسلامي الشمل كل مسلم ، فالمسلمون جميعا ، من أصغوهم الأكبرهم ، [ رجال دين ] ( المنافرة الإسلام) الشمل كل مسلم ، فالمسلمون جميعا ، من أصغوهم الأكبرهم ، [ رجال دين ] ( السلمون جميعا ، من أصغوهم الأكبرهم ، [ رجال دين ] ( المنافرة المنافرة السلمان المنافرة المنافر

فهنا .. يعيد إلينا الأستاذ البنا ... وفي حسم وصفاء ووضوح ... موقف تيار و الجامعة الاسلامية ، الذي تنبه إلى خطر الغزو الحضاري الغربي على الذاتية الحضارية المتميزة لأمتنا ... ويثبت ، في تألق لا يدع سبيلا لشك ، أن دعوة [ الاخوان ] وحركتها ، إنما كانت ... في جانب أساسي من جوانبها ... إن في المنطلقات أو الملابسات أو الأفكار أو الممارسات ... تصديا ، للتغريب ، كجناح من جناحي ، التحدي الحضاري ، الذي فرضه عليها أعداؤها .... وفي الظروف التي صاحبت نشأة [ الاخوان ] كان هذا الجناح ... و التغريب ، يه و الأشد خطرا على ذاتيتنا الحضارية الاسلامية وشخصيتنا القومية العربية

<sup>(</sup>٩) إ تمو النور إ محموعة الرسائل. ص ٧١ - ٧٣ .

وعقائد ديننا الاسلامي الحنيف !...

¢ 0 0

### والتخلف الموروث :

لقد كان و التغريب و أخطر جناحى و التحدى الحضارى و ، الذى نهضت لمواجهته دعوة [ الإخوان المسلمين ] وحركتها ... لكنه لم يكن هو كل و التحدى و .. فلم يكن عداؤهم و للتغريب و نابعا من رضائهم عن الواقع الفكرى المتمثل فى تصورات المسلمين للإسلام ، أو تطبيقاتهم لتعاليم ... بل كان هذا الواقع وهذه التصورات وذلك السلوك ، فى رأى [ الاخوان ] إنما يمثل و تخلفا و ذاتيا ، وانحرافا عن الجادة الاسلامية .. فالتخلف الذى انحدر إلى الواقع المعاصر من القرون التى سيطر فيها المماليك والعثانيون ... والذى نسميه : و التخلف العثمانى و ... كان هذفا تواجهه دعوة [ الاخوان ] ، وتسعى لتغييره ، بالتجديد و التخلف العثمانى و .. كان هذفا تواجهه دعوة [ الاخوان ] ، وتسعى لتغييره ، بالتجديد الدينى ، وبإعادة الأمة إلى إسلامها الصحيح ، إيمانا بأن تجديد و دنيا و المسلمين إنما هو رهن بتجديد و دينهم و ا..

إنهم لم يحاربوا و التغريب و دفاعا عن الفكرية السائدة للإسلام في أذهان العامة أو في تصورات وتطبيقات و المؤسسات الدينية و التقليدية ، بل كانوا فصيلة داعية للتجديد الديني ، وإن يكن في حدود !.. ولذلك وجدناهم ، عند التحليل و للموروث و عن السلف يميزون بين و اللدين و ، كا تمثل و يتمثل في منابعه النقية ، قرآنا وسنة ، وبين و الفكر و الذي مثل و لون عصره و و قضايا المجتمع الذي نشأ فيه و .. ف و الدين و ملزم .. أما هذا و الفكر و فهو غير ملزم ، ثم إن فيه و النافع و وفيه و الضار و الذي يجب تجاوزه بالتجديد ..

وهم فى تحليلهم لما أصاب و الاسلام السياسي و والدولة الاسلامية عبر مسيرتها التاريخية ، لم يدافعوا عن و الموروث و الذي ساد فى العصور و المملوكية \_ العثمانية و ، ذلك الذي أتاح الفرص وفتح الثغرات و لوافد التغريب و ا.. بل قالوا إن الانقطاع قد أصاب ازدهار اللولة الاسلامية ، فتحللت عوامل قوتها .. ثم رصدوا \_ على لسان الأستاذ البنا \_ و أهم عوامل التحلل فى كيان اللولة الاسلامية و هذه الأسباب :

- ١ الخلافات السياسية والعصبية وتنازع الرياسة والجاه ...
  - ب ـــ الخلافات الدينية والمذهبية ....
  - ج .... الانغماس في ألوان الترف والنعم ...

- د ــ انتقال السلطة والرياسة إلى غير العرب ، من الفرس تارة والديلم تارة أخرى والمماليك والأتراك وغيرهم عمن لم يتذوقوا طعم الاسلام الصحيح ، ولم تشرق قلوبهم بأنوار القرآن لصعوبة إدراكهم لمعانيه .
- هـ سـ إهمال العلوم العملية والمعارف الكونية ، وصرف الأوقات وتضييع الجهود ف فلسفات نظرية عقيمة وعلوم خيالية سقيمة ..
- و \_\_ غرور الحكام بسلطانهم والانخداع بقوتهم ، وإهمال النظر في التطور الاجتماعي
   للأمم من غيرهم ، حتى سبقتهم في الاستعداد والأهبة وأخذتهم على غرة .
- ز .... الانخداع بدسائس المتملقين من خصومهم ، والإعجاب بأعمالهم ومظاهر حياتهم والاندفاع في تقليدهم فيما يضر ولا ينفع ... ه (١٠)

ونحن عندما نتأمل في هذه العوامل ، التي حددها الإمام المرشد ، لتحلل كيان الدولة الاسلامية ، نجد فيها ، النقد ، بل ، والإدانة ، للنمط ، المملوكي .... العثماني ، ومن ثم تدرك لماذا كان في نهيج [ الاخوان ] مواجهة ، التخلف العثماني ، بالتجديد الديني ، وصولا إلى هدف : تغيير الواقع الموروث ، بتغيير وإصلاح مافسد من العقائد والتصورات ، لتصح الممارسات بصحة المعتقدات !...

لقد كان واضحا لدى [ الإخوان ] أنهم ليسوا و كالمؤسسات الدينية ، التقليدية ... الشرعية منها والصوفية ... المنكفقة على الذات ، والمتشبثة بالموروث ، والمدافعة عن و كل الواقع » .. وكان واضحا لديهم كذلك أنهم دعاة تجديد ... وبعبارة الأستاذ البنا: و فالإخوان ... دعوة من الدعوات التجديدية طياة الأم والشعوب .. ه (١٠)...

وهذا النهج التجديدى ، كما هو واضح ، لم يكن مجرد ؛ تجديد فكرى ، ترق به أذهان الصفوة ، أو تستمتع به عقول ، النخبة ، وإنما كان تجديد ، حياة الأم والشعوب ، ، فالإخوان دعوة تتوجه إلى الجماهير والعامة ، تبغى خلق الفرد المسلم .. والأسرة المسلمة .. والأم المسلمة (١٢) ، انطلاقا من العقيدة الاسلامية والحركة التي تضع هذه العقيدة في الممارسة والتطبيق ...

وبسبب من توجه الدعوة إلى 1 الجمهور ، وه العامة ، لا د للصفوة ، أساسا ــ كا كان الحال في تيار ؛ الجامعة الاسلامية ، ــ تميزت دعوة [ الإخوان المسلمين ] بمرونة

<sup>(</sup>١٠٠) [ بين الأمس واليوم ] مجموعة الرسائل . ص ١٣١ ، ١٣٢ -

<sup>(</sup>١١) ﴿ دعوتنا في طور جديد ﴾ مجموعة الرسائل ص ١٢٢ .

<sup>(</sup>١٢) [ إلى أي شيء ندمو الناس ع بجموعة الرسائل ص ١٥٠ .

و[ الاخوان ] إذا كانوا قد استعانوا ، بالنهج الصوق ، في تربية الأعضاء ، والارتقاء بهم في مراتب العضوية بالجماعة ، فإن نهجهم ، السلفي ... السنى ، يصنفهم في الدعوات التجديدية التي نهضت تنفض غبار العصور ، المملوكية ... العثانية ، الذي تراكم على عقائد الاسلام وتصورات المسلمين ... .. فالسلفية ، في مثل موقفهم ، قد عنت : إسقاط ركام الخرافات والشعوذة والاضافات ، التي غدت تكون ، الفكرية العثانية ، والعودة ، بشجاعة ثورية ، إلى المنابع الأولى والأصلية والنقية للإسلام ... لقد كان ، التجديد ، في الدين ، وسيظل ، موقفا شوريا ، لأنه يعني الرفض المؤوائد التي أفقدت الدين ثوريته وفاعليته ، والعودة إلى الينابيع النقية حتى تعود لعقائد الدين طهارتها ووضاءتها ، الأمر الذي يجر ، حركة ، المسلمين من القيود التي طرأت ، في شكل بدع وخرافات وإضافات ، على المعتقدات ...

وحتى تكون هذه ، السلفية ، تحريرا للعقل ، وللحركة .... فلقد التزمت التمييز بين « الثوابت ، وبين « المتغيرات ، .. واحتضنت « المنبع» ، لنقائه ومرونته ووقوفه عند « الكليات ، واجتنابه ، التفاصيل والجزئيات ، المقيدة للحركة ، والمعاكسة لمقتضيات التطور والجديد ...

وق نص من النصوص الهامة يحدد الأستاذ البنا النهج السلفى لدعوة [ الاخوان المسلمين ] فيقول: « يعتقد الاخوان أن أساس التعاليم الاسلامية ومعينها هو كتاب الله ، تبارك وتعالى ، وسنة رسوله ، على ... وأن كثيرا من الآراء والعلوم التي اتصلت بالاسلام وتلونت بلونه تحمل لون العصور التي أوجدتها والشعوب التي عاصرتها ، ولهذا يجب أن تستقي النظم الاسلامية ، التي تحقل عليها الأمة ، من هذا المعين الصالى ، معين

<sup>(</sup>١٣) [ رسالة المؤتمر الخامس إ مجموعة الرسائل. ص ١٥٤، ١٥٥.

السهولة الأولى ، وأن نفهم الاسلام كما كان يفهمه الصحابة والتابعون من السلف الصالح ، رضوان الله عليهم ، وأن نقف عند هذه الحدود الربانية النبوية حتى لائقيد أنفسنا بغير ما يقيدنا به الله ، ولا نلزم عصرنا لون عصر لا يتفق معه ، والاسلام دين البشرية جماء ، والا الله الله ،

فهذه السلفية التجديدية ، كما عبر عنها الأستاذ البنا في كلماته هذه تحاكى ذات السلفية التي دعا إليها مجددو تيار و الجامعة الاسلامية ، عندما دعوا إلى و تعرير الفكر من قيد التقليد ، وفهم الدين على طريقة سلف الأمة ، قبل ظهور الخلاف ، والرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى .. ه (١٥)

وإذا كانت و سلفية الاخوان و لم تبلغ في انحيازها إلى و العقل والعقلانية و مبلغ و سلفية تيار الجامعة الاسلامية و و الجمهور و سلفية تيار الجامعة الاسلامية و التوجه دعوة [ الاخوان ] إلى و العامة و و الجمهور و سلا و للصفوة و و كاكان حال تيار و الجامعة الاسلامية و سسفإنها لم تتنكر للعقل والعقلانية ، كا قد يظن .. فهي لم تقف عند ظواهر النصوص ، كا صنعت و السلفية الوهابية و ، التي اتخذت من و العقل و وطرائقه سـ كالرأى والقياس والتأويل سـ موقفا غير ودي .. بل كان و للعقل والعقلانية و في نهج [ الاخوان ] مكان إن لم يكن بارزا فهو ملحوظ !..

لقد قطع الأستاذ البنا باستحالة الخلاف والصدام بين ه النظر العقلى ، وه النظر السخى ، في الأمور و القطعية ، .. ورأى أن بعض المحالات مختص بواحد من سبل النظر دون الآخر .. كالإلهيات ، مثلا .. و فذات الله ، تبارك وتعالى ، أكبر من أن تحيط بها المعقول البشرية ، أو تدركها الأفكار الإنسانية ، لأنها مهما بلغت من العلوم والإدراك محلودة القوة ، محصورة القدرة ... فالعقل البشرى قاصر عن إدراك حقائق الأشياء .. ه (١٦) في مثل هذه الميادين .. ولذلك فإن ه الإسلام قد أرشد العقول إلى التزام حدها ، وعرفها قلة علمها ، وندبها إلى الاستزادة من معارفها ، فقال تعالى : [ وما أوتيم من العلم إلا قليلا ] (١٧) وقال تعالى : [ وما أوتيم من العلم إلا قليلا ] وقال تعالى : [ وما أوتيم من العلم إلا قليلا ] وقال تعالى : [ وما أوتيم من العلم إلا قليلا ] وقال تعالى : [ وما أوتيم من العلم إلا قليلا ] وقال تعالى : [ وما أوتيم من العلم القلى علمها ]

<sup>(</sup>١٤) و الأعمال الكاملة للإمام عمد عبله ] جلا ص ٢١٨ .

<sup>(</sup>١٥) [ العقائد ] مجموعة الرسائل ـ ص ٢٩٦ .

<sup>(</sup>٢١) الأسرأة : ٨٥ .

<sup>. 112 : 4 (14)</sup> 

<sup>(</sup>١٨) [ العقالف ] عجموعة الرسائل، ص ٢٩٤ .

وإذا كانت ٥ طبيعة المبحث ٥ هى التي تحدد أداة النظر فيه ، وهل الأولى أن تكون : و العقل ٤ أو ١ الشرع ٥ ، فإن خلافهما إنما يكون فى ٥ الظاهر ٤ وفيما هو ٥ ظنى ٥ لم يبلغ فيه أحدهما مرتبة ٥ اليقين ٤ ... ٥ فقد يتناول كل من النظر الشرعى والنظر العقلى مالا يدخل في دائرة الآخر ، ولكنهما لن يختلفا فى القطعى ، فإن تصطدم حقيقة علمية بقاعدة شرعية ثابتة ، ويؤول الظنى منها ليتفق مع القطعى ، فإن كانا ظنيين فالنظر الشرعى أولى بالاتباع حتى يثبت العقلى أو ينهار .. ه (١٩٠)

وإذا كان الاسلام قد رفض ع غرور العقل ع وه انفراده بالنظر ع فى كل الميادين ، ودعا إلى التوازن بين نظره وبين النظر الشرعى .. فإنه ه لم يحجر على الأفكار ولم يحبس العقول (٢٠٠٠.. بل جاء يحرر العقل ، ويحث على النظر فى الكون ، ويرفع قدر العلم والعلماء ، ويرحب بالصالح المافع من كل شيء ، ه والحكمة ضالة المؤمن أنى وجدها فهو أحق الناس بها ع (٢١) ... (٢١)

وهذا الموقف الاسلامي الوسط ، إزاء ، العقل والعقلانية ، نابع من التمييز بين عبالات البحث وطبائع الأشياء موضوع النظر .. فمن هذه المجالات ماتكون السيادة فيه للنظر العقلي ، ومنها ماتكون السيادة فيه للنظر الشرعي . هذا الموقف الاسلامي هو الذي يرفض الحرافة ، المتنكرة للعقل .. كما يرفض المادية المنكرة لعالم الغيب والمجهول .. فيتميز عن الايمان الأسطوري ، وعن ، العقلانية اليونانية ... الأوربية ، التي أنكرت الوحي ، ووقفت عند النظر العقلي وحده ... وإذا كان تاريخ ، العقل البشري ، يشهد على تذهذبه ، بين :

- ١ طور الخرافة والبساطة والتسليم المطلق للغيب ...
- ٢ وطور الجمود والمادية والتنكر لهذا الغيب المحهول ....

وكلا هذين اللونين من ألوان التفكير خطأ صريح ، وغلو فاحش ، وجهالة من الانسان بما يحيط بالانسان ، فلقد جاء الاسلام الحنيف يفصل القضية فصلا حقا ... فجمع بين الايمان بالغيب والانتفاع بالعقل ... إن المجتمع الانساني لن يصلحه إلا اعتقاد روحي يعث في النفوس مراقبة الله ... في الوقت الذي يجب على الناس فيه أن يطلقوا لعقولهم العنان لتعلم وتعرف وتخترع وتكتشف وتسخر هذه المادة الصماء ، وتنتفع بما في الوجود

<sup>(</sup>١٩) إ رسالة التعاليم ) مجموعة الرسائل . ص ٢٧١ .

<sup>(</sup>٢٠) ﴿ العقائد مَ عِموعة الرسائلِ. ص ٢٩٤ .

<sup>(</sup>۲۱) حديث نبوي رواه الترمذي وابن ماحة .

<sup>(</sup>٢٢) ﴿ رَسَالَةَ الْتَعَالَمِ ﴾ مجموعة الرسائل . ص ٢٧٠ .

من خبرات وميزات .... فإلى هذا اللون من التفكير ، الذي يجمع بين العقليتين : الغيبية والعلمية ، ندعو الناس ... ه (٢٣).. كما يقول الأستاذ البنا ..

#### البراءة من الغلو:

لكن هذه الدعوة التجديدية ... دعوة [ الاخوان ] ... التى واجهت و التخلف المملوكي ... العثماني و بهذه و السلفية ... المجددة و ، لم تبلغ في نقدها لواقع المسلمين حد الغلو الذي بلغته دعوات اسلامية عاصرتها أو لحقتها ، عندما حكمت و بالجاهلية و و بالكفر و ، أو بهما معا على هذا الواقع الذي يعيش فيه المسلمون ...

لقد عمل [ الاخوان ] ، من خلال المجتمع ، لا من موقع الذي يدينه وينعزل عنه في استعلاء !.. وكما سلطوا الضوء على و الوافد و غير الاسلامي ، و موروثا و كان أو و غربيا حديثا و ، كذلك احتضنوا ما حفظ المسلمون من إسلامهم .. فقط طلبوا استكمال الناقص ، وتكامل المتفرق ، وتصحيح الخاطيء ، وأخذ الاسلام ، يجد ، كنظام شامل للدنيا والآخرة ، والفرد و الأسرة والأمة جميعا .. لقد رفضوا و تكفير و و الفرد و الأسرة والأمة جميعا .. لقد رفضوا و تكفير و و الفرد و المعصية و حتى ولو كانت و كبيرة و ، وكتب الأستاذ البنا يقول : إننا و لا نكفر مسلما أقر بالشهادتين وعمل عقتضاهما وأدى الفرائض .. برأى أو معصية ... إلا إن أقر بكلمة الكفر ، أو أنكر معلوما من الدين بالضرورة ، أو كذب صريح القرآن ، أو فسره على وجه لا تحتمله أساليب اللغة العربية يحال ، أو عمل عملا لا يحتمل تأويلا غير الكفر .. و دم

كذلك هم لا يكفرون و المجتمع و بسبب ابتعاد نظمه الحياتية ، في كثير من جوانبها ، عن شريعة الاسلام ، بل يرونه و ناقص الاسلام و ، لكنه و النقص و الذي لايدخله في الكفر و أو و الجاهلية و الله و الامام المرشد يتحدث عن المجتمع المصرى ، فيبرز - في حنو الداعبة - ما فيه من إيجابيات ، ثم يدعو - في لين وهوادة - إلى استكمال النواقص وتلافي السلبيات ، فيقول : و لقد اندمجت مصر بكليتها في الإسلام بكليته ، عقيدته ولغته وحضارته ، ودافعت عنه وذادت عن حياضه وردت عنه عادية المعتدين ... وليس المدامة المدمرة . ومن هنا بدت مظاهر الإسلام قوية فياضة زاهرة دفاقة في كثير من جوانب الحياة المصرية : فأسماؤها إسلامية ، ولغتها عربية ، وهذه المساجد العظيمة يذكر فيها اسم

<sup>(</sup>٢٣) [ دعوتنا ق طور جديد ] مجموعة الرسائل . ص ١١٠ - ١١٢ .

<sup>(</sup>٢٤) إ رسالة التعاليم إ مجموعة الرسائل . ص ٢٧١ .

الله ويعلو منها نداء الحق صباح مساء ، وهذه مشاعرنا لا تهتز لشيء إهتزازها للإسلام وما يتصل بالاسلام . كل ذلك حق .. ،

ثم يمضى الأستاذ البنا فيركز النقد على و الوافد الغربى و ، الذى شوه بروحه المادية اسلامية المحتمع وانتقص منها .. فيقول : و ولكن هذه الحضارة الغربية قد غزتنا غزوا قويا ، بالعلم والمال ، وبالسياسة والترف والمتعة واللهو وضروب الحياة الناعمة العابثة المغرية التي لم نكن نعرفها من قبل . فأعجبنا بها ، وركنا إليها . وأثر هذا الغزو فينا أبلغ الأثر ، وانحسر ظل الفكرة الإسلامية عن الحياة الاجتماعية المصرية في كثير من شئونها الهامة ، والدفعنا نغير أوضاعنا الحيوية ونصبغ معظمها بالصبغة الأوربية ، وحصرنا سلطان الاسلام في حياتنا على القلوب والمحاريب ، وفصلنا عنه شئون الحياة العملية ، وباعدنا بينه وبينها مباعدة شديدة ، وبهذا أصبحنا نحيا حياة ثنائية متذبذبة أو متناقضة !! و(٢٥)

إنه لا يدين المجتمع بالارتداد إلى و الجاهلية ٥ أو و الكفر ٥ بعد الايمان !.. وإنما يدعو إلى استكمال الاسلام الناقص ، وإلغاء و الثنائية ٥ التي أثمرتها الغزوة الحضارية الغربية .. إنه يستنهض همة الأمة إلى استكمال إسلامها بتحقيق و استقلالها الحضارى ٥ عن الأعداء ؟!..

## الاستقلال الحضارى:

ونحن لا نبالغ إذا قلنا: إن الاسلاميين ، الداعين إلى العودة إلى الاسلام ، في شموله ، عقيدة وحركة ، عبادة وشريعة ، دينا ودولة ، سياسة وحضارة ... وفي مقدمتهم جماعة [ الإخوان المسلمين ] ... قد امتلكوا أكثر التصورات تحديدا وعمقا ووضوحا في قضية : ه استقلال الوطن والأمة ، وتحريرها من آثار الغزوة الاستعمارية الحديثة 1..

● لقد اشتركوا مع جمهرة الأحزاب والجماعات الوطنية والقومية في الدعوة إلى الاستقلال السياسي ، والنضال في سبيله .. وزادوا عن هذه الأحزاب والجماعات عندما اتسعت رؤيتهم لحدود ، الوطن ، ، اليشمل : القطر الخاص أولا ، ثم يمتد إلى الأقطار الاسلامية ... [ عبر وطن الأمة العربية ] ... ثم يرق إلى الامبراطورية الإسلامية الأولى ... ، (17) والله المسلمية المربية ] ... ثم يرق إلى الامبراطورية الإسلامية الأولى ... ، (17) والله المسلمية المربية ] ... ثم يرق إلى الامبراطورية الإسلامية الأولى ... ، (17) والله المسلمية المربية ) ... ثم يرق إلى الامبراطورية الإسلامية الأولى ... ، (17) والله المسلمية المربية ) ... ثم يرق إلى الامبراطورية الإسلامية الأولى ... ، (17) والمسلمية المربية ) ... ثم يرق إلى الامبراطورية الإسلامية المربية ) ... ثم يرق إلى المبراطورية الإسلامية المبراطورية الإسلامية المبراطورية الإسلامية المبراطورية الإسلامية المبراطورية الإسلامية المبراطورية الإسلامية المبراطورية المب

ولقد أعلنوا .... بصدد الدعوة و للاستقلال السياسي و ، والجهاد في سبيله رفض

<sup>(</sup>٢٥) { دعوتنا في طور جديد } مجموعة الرسائل . ص ١٢٠ . ١٢١ .

<sup>(</sup>٢٦) { نحو النور } مجموعة الرسائل. هن ٦٢ .

و الشعوب الشرقية لما أصابها من إساءة الغرب إليها إساءة نالت من عزتها وكرامتها واستقلالها ، وأخذت من مالها ومن دمها .. فهي تتألم من هذا النير الغربى الذي فرض عليها فرضا .. ٥ (٢٧)

ودعوا إلى الجهاد ضد الدول الاستعمارية « فكل دولة اعتدت وتعتدى على أوطان الاسلام دولة ظالمة ، لابد أن تكف عدوانها . ولابد من أن يعد المسلمون أنفسهم ويعملوا متسائدين على التخلص من نيرها . لأن الإسلام لا يرضى من أبنائه بأقل من الحرية والاستقلال ، فضلا عن السيادة وإعلان الجهاد ، ولو كلفهم ذلك الدم والمال «٢٨)

ولقد مارس [ الاخوان ] الجهاد العملى، والمسلح، كلما سنحت لهم الفرصة لممارسته .. في فلسطين [ ١٣٦٦ – ١٣٦٧ هـ ١٩٤٧ – ١٩٤٨ م ] ضد الصهيونية ومن وراءها .. وفي [ ١٣٧١ هـ ١٩٥١ – ١٩٥٢ م ] ضد الانجليز في مصر ..

هذا عن و الاستقلال السياسي ، . .

● وكانت قوى وطنية عديدة تقنع ، ف بجال ٤ الاستقلال الاقتصادى ٤ . بما يحقق مجرد و مشاركة ٤ قواها الاجتاعية والطبقات التي تمثل مصاطبها .. عرد ٥ مشاركة ٤ هذه القوى الاجتاعية للاستعمار في استثار ثروات البلاد .. لكن جماعة [ الاحوان ] — كحلفات اليسار .... قد امتلكت رؤية واضحة في هذا الميدان ، جعلتهم دعاة تحرير كامل لاقتصاديات الأمة من قبضة السيطرة والاستغلال الاستعماريين ، وامتاز الاحوان فكانوا دعاة اعتاد على الذات في بناء الاقتصاد الوطني والقومي المستقل ، ودعاة إقامة الروابط مع أجزاء العالم العربي والأمة الاسلامية ، لاقامة التكتل الاقتصادي الذي يدعم امكانيات المستضعفين في صراعهم والاقتصادي ضد سيطرة المستعمرين الأغنياء الأقوياء ...

لقد امتلك الاسلاميون وضوح الرؤية في الجهاد لتحقيق هذا و الاستقلال الاقتصادي و منذ دعوة و الجامعة الاسلامية و التي أعلنت أن و غايتها الاقتصادية هي الاقتصادي في ثروة المسلمين للمسلمين ، وغمرات التجارة والصناعة في جميع المعمور الاسلامي هي لهم ، يتنعمون بها ، وليست لنصاري الغرب يستنزفونها . وهي : ﴿ نفض اليد من رؤوس المال الغربية ، والاستعاضة عنها برؤوس مال إسلامية . وفوق جميع هذا ، هي : ﴿ تعطيم نواجد أوربة ، تلك النواجد العاضة على موارد الثروة الطبيعية في بلاد

<sup>(</sup>۲۷) [ دعوتنا ] مجموعة الرسائل ، ص ۱۷ -

<sup>(</sup>٢٨) [ رسالةِ المؤتمر الخامس } مجموعة الرسائل، ص ١٨٤ ، ١٨٥ .

المسلمين ، تلك الموارد التي مادامت خارجة من أيدى العالم الاسلامي فسيظل عالة على الغرب و(٢٩٩)..

فبدون تحرير الاروات الاسلامية .. والاستقلال الاقتصادى ، ستظل التبعية للغرب قيدا يَجعل و استقلالنا السياسي ، عنه شكليا ، ويحرمنا ، من ثم ، المضمون الحقيقى للاستقلال !.. هكذا قرر الاسلاميون ، منذ و تبار الجامعة الاسلامية ، الذي تبلور من حول جمال الدين الأفغاني ، وبقيادته .. وعلى هذا الدرب سارت جماعة [ الاخوان المسلمين ] :

- ا س فالاستاذ البنا يحدد أن المجتمع سد حتى «بعد تحرير الوطن .. وإقامة اللولة الإسلامية» سه لن يصير مجتمعا إسلاميا كاملا إلا بتحقيق ؛ الاستقلال الاقتصادى 1.. وهو يضرب المثل بالسيطرة الاقتصادية الاستعمارية على مصر .. وكيف أن ؛ المرافق العامة ، وكل المنافع الهامة في جميع أنحاء البلاد ، ودولاب التجارة والصناعة ، والمنشآت الاقتصادية كلها في أيدى الأجانب المرابين .. تسيطر عليها أكبر من ٣٢٠ شركة أجنبية (٢٠٠)... والغروة العقارية تنتقل بسرعة البرق من أيدى الوطنيين إلى أيدى هؤلاء الأجانب الذين فالبلد ليس فقيرا ؛ .. ولكن النهب الاقتصادى الاستعمارى جعل ؛ الأجانب الذين احتلوه أسعد حالا من أهله وبنيه إ.. ؛ (٢١)
- ب ... وهذا الغنى الذى يحققه الأجانب من نهب ثروات مصر المسلمة ، يقابله فقر مدقع على الجانب الوطنى .. و فأكثر من ٢٠٪ من المصريين يعيشون أقل من معيشة الحيوان ، و لا يحصلون على القوت إلا بشق النفس .. والبلاد مهددة بمجاعة قاتلة ، ومعرضة لكثير من المشكلات الاقتصادية .. وهي من أكثر بلاد العالم المتمدن أمراضا وأوبئة وعاهات .. وأكثر من ٩٠٪ من الشعب المصرى مهدد بضعف البنية ، وفقد الحواس ، ومختلف العلل والأمراض .. وهي لازالت جاهلة ، لم يصل عدد المتعلمين فيها إلى الخمس .. والجرائم تتضاعف ، حتى ان السجون لتخرج أكثر مما تخرج المدارس ا.. ومصر هذه لم تستطع إلى الآن أن تجهز فرقة واحدة في الجيش كاملة المدارس ا.. ومصر هذه لم تستطع إلى الآن أن تجهز فرقة واحدة في الجيش كاملة المعدات !.. و وهي ليست وحدها في هذا البؤس ، الذي أثمره النهب الاقتصادي الاستعماري ، بل معها في و هذه المعالى والصور .. كل بلد من بلدان العالم الاسلامي ؟!.. و (٣٧).

<sup>(</sup>٣٠) [ بين الأمس واليوم ] مجموعة الرسائل. ص ١٤١.

<sup>(</sup>٣١) [ مشكلالنا في ضوء النظام الاسلامي ع مجموعة الرسائل. ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٣٢) { بين الأمس واليوم } عبموعة الرسائل. ص ١٤١.

ج ــ فإذا ما أردنا ــ حقا ــ ؛ إصلاح التعليم ، ومحاربة الفقر والجهل والمرض والجريمة ، وتكوين مجتمع نموذجي يستحق أن ينتسب إلى شريعة الاسلام ، (٢٣٠). فلابد ــ كا يقول الاستاذ البنا ــ من تحقيق الاستقلال الاقتصادي للوطن والأمة ، بتحرير الغروة أولا ، وبالعدل الاسلامي في التوزيع ، وبالتنمية الاقتصادية المناسبة ، التي نعتمد فيها على الذات ، وفي ارتباط وثبق بين أوطان الأمم الاسلامية ...

فالهدف هو: تحقيق: و نظام اقتصادى استقلالى للغروة والمال والدولة والأقراد ، أساسه قوله تعالى: [ ولا تؤتوا السفهاء أموالكم التى جعل الله لكم قياما ] (٣٤) .... ] (٢٥) ولابد ، لذلك من أن نحقق و استقلال نقدنا و (٢٦) عن فلك الاستعمار ... ولابد كذلك ، من و تمصير الشركات ، وإحلال رؤوس الأموال الوطنية محل رؤوس الأموال الأجنبية كلما أمكن ذلك ، وتخليص المرافق العامة ... وهي أهم شيء للأمة ... من يد غير أبنائها ، فلا يصبح بحال أن تكون هذه المرافق العامة ... ولا أجنبية ، تبلغ رؤوس أموالها وأرباحها الملايين من الحنبات ، ولا يصبب الجمهور الوطني ولا العامل الوطني منها إلا البؤس والشقاء والحرمان ١٢ .. و

وهذا التحرير للغروة لن يشمر الشمرة المرجوة فى رخاء الأمة وقوتها ، مالم تصحبه تنمية اقتصادية قومية مستقلة ، تلبى احتياجات الأمة ، ونعتمد فيها على الذات ... ولذلك و نجب العتاية بالمشروعات الوطنية الكبرى ، المهملة ، التى طال عليها الأمد !... ويجب التحول إلى الصناعة قورا ... فهذا التحول هو روح الاسلام !.. مع تشجيع الصناعات اليدوية المنزلية ... وإرشاد الشعب إلى التقليل من الكماليات ، والاكتفاء بالضروريات ، وأن يكون الكبار فى ذلك قدوة للصغار ؟! .. ه

وهذه التنمية ... حتى تتوافر لها إمكانيات الاستقلال والنجاح ... يجب أن تتم فى تعاون مع العرب والمسلمين ، ذلك ، أن الرابطة بيننا وبين أثم العروبة والاسلام ... تمهد لنا سبيل الاكتفاء الذاتي والاستقلال الاقتصادى ، وتنقذنا من هذا التحكم الغربي في التصدير والاستيراد وما إليهما ؟!... و (٢٧٠). كما يقول المرشد العام !...

<sup>(</sup>٣٣) إ بين الأمس واليوم | مجموعة الرسائل . ص ١٤٢ .

<sup>.</sup> a : elmil ( 7 )

<sup>(</sup>٣٥) ( الأحوان المسلمون تحت راية القرآن إ مجموعة الرسائل. ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٣٦) إ مشكلاتنا في صوء النظام الاسلامي إ عبسوعة الرسائل، ص ٢٣٨ .

<sup>(</sup>٣٧) إ مشكلاتنا في ضوء النظام الأسلامي إ محموعة الرسائل. ص ٢٣٩ ، ٢٤٠ ، ٢٤٢ ، ٢٤١ .

ولابد من تنمية مشاعر ؛ الجهاد الاقتصادي ؛ ضد الأعداء !!.. ولذلك كان الشيخ البنا يهيب بالأخ المسلم قائلا : يجب ؛ أن تخدم الغروة الاسلامية ، بتشمجيع المصنوعات والمنشآت الاقتصادية الاسلامية ، وأن تحرص على القرش ، فلا يقع في يد غير إسلامية مهما كانت الأحوال ، ولا تلبس ولا تأكل إلا من صنع وطنك الإسلامي !.. ه (٢٨)

أما العدالة في التوزيع للثروة ، والتي لابد منها كي تعم خيرات تحرير الثروة وتنميتها جمهور الأمة ، فمن ملاعمها :

- إصلاح الواقع القائم، والمتمثل في «التفاوت العظيم، والبون الشاسع، والفرق العظيم بين الطبقات المختلفة في هذا الشعب » والذي أدى إلى وجود » ثراء فاحش وفقر مدقع، والطبقة المتوسطة تكاد تكون معدومة ... » ... إصلاح هذا الواقع » بتقريب الشقة بين مختلف الطبقات، تقريبا يقضى على الثراء الفاحش والفقر المدقع ... »
- ٧ « محاربة الربا ... وجمع الزكاة ... وفرض ضرائب اجتماعية على النظام التصاعدى ... بعسب المال لا بحسب الربح ... يعفى منها الفقراء طبعا ، وتجبى من الأغنياء الموسرين ، وتنفق في رفع مستوى المعيشة بكل الوسائل المستطاعة (٢٩) ... والتوسط بين الأغنياء المغافلين والفقراء المعوزين ، بتنظيم الإحسان وجمع الصدقات لتوزع في المواسم والأعياد ؟!... ه (١٠)
- ٣ إصلاح الخلل المتمثل في التفاوت الفاحش بين الملكيات الزراعية في الريف ، ذلك أن عدد ورح الاسلام الحنيف وقواعده الأساسية في الاقتصاد القومي ، توجب علينا أن نعيد النظر في نظام الملكيات في مصر ، فنختصر الملكيات الكبيرة ، ونعوض أصحابها عن حقهم بما هو أجدى عليهم وعلى المجتمع ، ونشجع الملكيات الصغيرة ، حتى يشعر الفقراء المعدمون بأنه قد أصبح لهم في هذا الوطن ما يعنيهم أمره ، ويهمهم شأنه ... وأن نوزع أملاك الحكومة على هؤلاء الصغار !... ه (١٤)

فذلك هو الطريق لتحرير اللروة الاسلامية من يد ناهبيها الاستعماريين ... والطريق إلى التنمية الاقتصادية المستقلة ، وإلى عموم الحير أبناء الأمة ، حتى يشعروا بفائدة ، الاستقلال الاقتصادى ، عندما ، يشعر الفقراء المعدمون بأنه قد أصبح لهم في هذا الوطن ما يعنيهم أمره ، ويهمهم شأنه ! ، . . كما قال مرشد [ الاخوان ] ...

<sup>(</sup>٣٨) [ رسالة التعاليم ] مجموعة الرسائل. ص ٢٧٩ .

<sup>(</sup>٣٩) { مشكلاتنا في ضوء النظام الاسلامي ] مجموعة الرسائل. ص ٢٣١ ، ٣٣٣ ، ٢٤٣ ، ٢٤٢ ،

<sup>(</sup>٤٠) إ دعوتنا في طور جديد إ تصوعة الرسائل. عن ١٩٣٠ .

<sup>(11)</sup> إ مشكلاتنا في ضوء النظام الاسلامي إ محموعة الرسائل. من ٢٤٧.

... هذا عن و الاستقلال الاقتصادي و ...

● وإذا كان الاسلاميون . وفي مقدمتهم جماعة [ الاخوان المسلمين ] ... قد تنبهوا قبل الآخرين ، أو أكثر منهم ، فاستهدفوا ه الاستقلال الاقتصادى » .. وانفردوا دون الآخرين بالدعوة للتنمية الاقتصادية المستقلة ، المعتمدة على الذات ، والملبية للاحتياجات الحقيقية ، والمتكاملة مع عالمي العروبة والاسلام ... فلقد تميزوا وامتازوا عن القوى الوطنية والقومية الأخرى بالدعوة إلى ه الاستقلال الحضارى ... الاجتاعى » !...

لقد كانت التيارات والأحزاب و العلمانية و ، سواء منها و الليبرائية بالرأسمائية و و الشمولية سد الاشتراكية و ، تحتذى النموذج الحضارى الأوربي ، غربيه الرأسمائي أو شرقيه الاشتراكي .. أما [ الاخوان ] فكانت صيحتهم : و إسلامية قرآنية .. لا شرقية ولا غربية » ، إعلانا عن دعوتهم الأمة كي تعود إلى نموذجها الحضاري المتميز ، والمختلف ، في الجوهر والروح ، عن الحضارة الأوربية ... ومن ثم فلقد كانوا سد عند التأمل دعاة و الاستقلال الحضاري و سنظل النبعية و الاستقلال الحضاري و سنظل النبعية للمركز الاستعماري قائمة حتى لو حققنا و الاستقلال السياسي و ، بعلمه ونشيده .. وأصبحت لنا مؤسسات اقتصادية خاصة ، ذلك أن نمط الحياة وطويقة العيش وأسلوب وأصبحت لنا مؤسسات اقتصادية خاصة ، ذلك أن نمط الحياة وطويقة العيش وأسلوب التفكير ، وخصائص الانتاج والاستهلاك إذا ظلت هي تلك التي غزانا بها الغرب ، فسنظل أسرى له ، تربطنا قيودها إلى مراكز توجيه في هذه الميادين إ..

وفى الوقت الذى كان الكثيرون مبهورين فيه بالحضارة الغربية ، يتخذونها النموذج المحتذى ، والقبلة التى تتجه إليها قلوبهم وعقولهم فى شئون الدنيا والعمران .. كان [الاخوان] ينبهون إلى «أزمة » الحضارة الغربية وه إفلاسها » ودخولها «الطريق المسدود » ؟!.. فيكتب الشيخ البنا : «إن مدنية الغرب ، التى زهت بجمالها العلمى حينا من الدهر ، وأخضعت العالم كله بنتائج هذا العلم لدوله وأنمه ، تفلس الآن وتنتحر !.. فهذه أصولها السياسية تقوضها اللكتاتوريات ، وأصولها الاقتصادية تجتاحها الأزمات ... وأصولها الاجتاعية تقضى عليها المبادى الشاذة والثورات المندلعة فى كل مكان . وقد حار الناس فى علاج شأنها وضلوا السبيل !.. ه (٢٥)

لكن هذا و الافلاس والانتحار و لم ينبه و المتغربين و إلى ضرورة الانصراف عن اقتفاء طريق و المفلس و الساعى إلى و الانتحار و إ.. لأن هؤلاء و المتغربين و قد غدوا أسرى الفكر الذى رضعوه من ثدى هذه الحضارة ، ونمط العيش الذى اعتادوه فتقبدوا به إلى أو تادها إ.. فهؤلاء و حكامنا جميعا قد تربوا في أحضان الأجانب ، ودانوا بفكرتهم ، على آثارهم

<sup>(</sup>٤٢) ﴿ غُنُو النَّورُ ﴿ مُجْمُوعَةُ الرَّسَائِلُ . ص ٥٩ ، ٢٠ .

يهرعون ، وفى مرضاتهم يتنافسون . ولعلنا لا نكون مبالغين إذا قلنا : إن الفكرة الاستقلالية فى تصريف الشئون والأعمال لم تخطر ببالهم ، فضلا عن أن تكون منهاج عملهم أ.. ه ((17)).

وليت الأمر قد وقف عند ٤ الحكام ٥ وحدهم .. بل إن البلوى .توشك على العموم !.... و فالتقليد الغربي يسرى في مناحي حياة الأمة سريان لعاب الأفاعي ، فيسمم دماءها ، ويعكر صفو هناتها (١٤) .... وأكبر ما يخشاه الإخوان المسلمون أن تندفع الشعوب الشرقية الاسلامية في تيار التقليد ، فترقع نهضاتها بتلك النظم البالية التي انتقضت على نفسها ، وأثبتت التجربة فسادها وعدم صلاحيتها !.. ه (٥٤)

وأمام هذا الخطر ... خطر الغزو الحضارى والتبعية الحضارية ، التي جعلت و أبناء الطبقة الراقية ينتقصون أنفسهم ، ويختقرون دينهم ووطنهم ، وينسلخون من تقاليدهم وعقائدهم ، ويقدسون كل ماهو غربى ، ويؤمنون بأن مايصدر عن الأوربيين وحده هو المثل الأعلى في هذه الحياة !.. و .. أمام هذا و الغزو الاجتماعي المنظم .. والمحبب إلى النفوس ، واللاصق بالقلوب و والذي يتميز ، لذلك ، بطول العمر ، وقوة الأثر ، حتى ليصبح و أخطر من الغزو السياسي والعسكرى بأضعاف الأضعاف !.. و (13) ... أمام هذا الخطر دعا [ الاخوان ] إلى الجهاد ، وإلى الاعتصام بخضارة الاسلام ، نحيبها ، وإلى التصدى لآثار الغزوة الحضارية الأوربية ، غيتها باقتلاعها من العقول والقلوب والنفوس ، وإحلال البدائل الحضارية علها ...

فمن واجبات و الأخ المسلم و ... وفق تعالم الأستاذ المرشد ... : و القضاء على الروح الأجنبية فى البيوت .. و بخاصة بيوت الطبقات الراقية (٤٧٠) ... وإماتة العادات الأعجمية فى كل مظاهر الحياة . وأن تعمل مااستطعت على إحياء العادات الاسلامية .. ومن ذلك : التحية ، واللغة ، والتاريخ ، والزى ، والأثاث ، ومواعيد العمل والراحة ، والطعام والشراب ، والقدوم والانصراف ، والحزن والسرور .. الح .. وأن تتحرى السنة المطهرة فى ذلك ! .. وأن تتحرى السنة المطهرة فى ذلك ! .. وأن "

<sup>(</sup>٣٤) [ الاعوان المسلمون تحت رابة القرآن إ مجموعة الرسائل ، ص ١٠٥ .

<sup>(11) [</sup> دعوتنا ] بجموعة الرسائل. من ٧٧.

<sup>(10) ﴿</sup> إِلَّى أَى شِيهِ لَدُعُو النَّاسِ } مجموعة الرسائل . ص 1.4 .

<sup>(</sup>٤٦) { بين الأمس واليوم إ مجموعة الرسائل . ص ١٣٩ .

<sup>(</sup>٤٧) [ تحو النور ع أجموعة الرسائل . ص ٧٧ .

<sup>(1.4) [</sup> رسالة التعالم ] مجموعة الرسائل . ص ٢٧٩ .

فلكي يتحقق استقلالنا الحقيقي لابد من و الاستقلال الحضارى و وفصم عرى التبعية للاستعمار ... بل إن هذا و الاستقلال الحضارى و بالرافض للتبعية والتقليد ، هو الشرط الذى لابد من تحقيقه كي يكتمل لأمتنا إسلامها ، وبدونه سيظل إسلامها منقوصا ، مثلها في ذلك كمثل الذين يؤمنون ببعض الكتاب دون بعضه الآخر ؟!... فما دام و الاسلام هو هذا المعنى الكلى الشامل ، فواجب أن يبيمن على كل شئون الحياة ... أما إذا أسلمت الأمة في عبادتها ، وقلدت غير المسلمين في بقية شئونها ، فهي أمة ناقصة الاسلام ، تضاهىء الذين قال الله تعالى فيهم : ﴿ أفترُمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض ؟! فما جزاء من يفعل ذلك منكم إلا خزى في الحياة الدنيا ويوم القيامة يردون إلى أشد العذاب ، وما الله بغافل عما تعملون ﴾ (٢٠) ... ولذلك ، فإنه و لا عذر لنا إن جانبنا طريق الحق : طريق الاسلام ، واتبعنا طريق الشهوات والزخارف : طريق أوربا ا.. و الها سكا يقول الاستاذ البنا ... .. ...

وهذا الاستقلال: والسياسي و والاقتصادي و والخضاري الاجتاعي و المحضاري الاجتاعي و السنكون من ثمراته: والشخصية الحضارية المسلمة و المستقلة فكريا و الله والتي لا تستعبدها نظريات الغرب الاستعماري ... فالتفكير المستقل و الآخر و هدف من أهداف الاسلاميين .. وبعبارة الأستاذ البنا: فنحن و نريد أن نفكر تفكيرا استقلاليا و يعتمد على أساس الاسلام الحنيف و لا على أساس الفكرة التقليدية التي جعلتنا نتقيد بنظريات الغرب واتجاهاته في كل شيء و نريد أن نتميز بحقوهاتنا ومشخصات حياتنا كأمة عظيمة مجيدة و تجروراءها أقدم وأفضل ما عرف التاريخ من دلائل ومظاهر الفخار والمجد الله والمحار والمجد الهوالية التاريخ من دلائل ومظاهر الفخار والمجد الهوالية المناهد الم

هكذا بلغ الإخوان القمة في وعي المضامين الحقيقية، والتي لاغني عنها، لتحقيق الاستغمارية التي أصاب بها الاستقلال الحقيقي للأمة، وتحريرها تحريرا كاملا من آثار الغزوة الاستعمارية التي أصاب بها الأوربيون ديار العروبة وعالم الاسلام ... ولا نعتقد أن تيارا آخر، غير تيار ؛ الاسلام الشامل ؛ قد بلغ ما بلغوا في هذا الميدان !..

ويزيد من خطر هذه الحقيقة ، ويرفع من قدرها وشرفها .. أن الدعوة إلى هذا الاستقلال الكامل .. والحقيقي ؟ ، لم تكن دعوة حزب يحصر رؤيته ودعوته وحركته في إقليم من الأقاليم ، أو حتى قومية من القوميات .. وإنما كانت دعوة جماعة تنطلق من الوطن

<sup>(</sup>٤٩) الْبقرة: ٨٥.

٠٠١) إ رسالة المؤتمر الخامس إ مجموعة الرسائل. ص ١٥١.

<sup>(</sup>٥١) { نحو النور } مجموعة الرسائل. ص ٧٣ .

<sup>(</sup>٥٢) { دعواتنا في طور جنيد } بجموعة الرسائل . من ١٧٠ .

الخاص .. إلى وطن الأمة القومية .. إلى وطن الملة والدين ... ثم إنها لم تبغ من وراء ذلك مجرد الاستقلال الكامل لأمتها ، بل لقد رأت في ذلك سبيلا لعودة هذه الأمة ، ثانية ، لمركز الصدارة والقيادة والعطاء عالميا ... فتلك هي مؤهلات السبق في الرهان والسباق الذي يجب أن يقوم على قدم وساق لوراثة القيادة من الحضارة الأوربية و المفلسة ؛ المتحدرة في طريق و الانتحار و !!.. و لقد كانت قيادة الدنيا ، في وقت ما ، شرقية بحته ، ثم صارت بعد ظهور اليونان والرومان غربية ، ثم نقلتها النبوات إلى الشرق مرة ثانية ، ثم غفا الشرق غفوته الكبرى ، ونهض الغرب نهضته الحديثة .. فورث الغرب القيادة العالمية . وها هو ذا الغرب يظلم ويجور ويطغي ويحار ويتخبط ، فلم تبق إلا أن تمتد يد وشرقية ، قوية ، يظللها لواء الله ، وتخفق على رأسها راية القرآن ، ويمدها جند الإيمان القوى المتين ، فإذا الدنيا مسلمة هائلة ، وإذا بالعوالم كلها هاتفة : ﴿ الحمد فله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدى لولا أن هدانا الله في (٢٥) إ... و٤٥).

### والتفاعل الحضارى :

ولقد حسب ويحسب الكثيرون ، ممن لم يقتربوا من فكر الأستاذ البنا ... بل ومن الله ين زعموا ويزعمون التتلمل على فكره ... لجرد أنهم قد انخرطوا في عضوية [ الاخوان ] ... حسب هؤلاء ويحسبون أن التشديد الذي تميز به فكر الرجل عن ٥ الاستقلال الاجتماعي ... الحضارى ٥ إيما يعنى التحفظ إزاء مبنأ ٥ التفاعل الحضارى ٥ بين المسلمين وغيرهم من أهل الحضارات الأخرى ، أو الانغلاق على الذات ، ورفض التفتح والانفتاح على التيارات الحضارية المغايرة ، بدعوى أن لدينا في حضارتنا الاسلامية كل شيء ؟!..

ولقد دعم هذا الوهم فى أذهان أصحابه حسبانهم أن و سلفية و دعوة [ الاخوان المسلمين ] تعنى الرفض للتفاعل الحضارى مع الحضارات غير المسلمة .. أليس هذا هو موقف و السلفية و التي تبلورت فى تاريخنا الفكرى من حول الامام أحمد بن حنبل ١٢ .. ألم ترفض تلك الحركة و السلفية و كل مأضافته والعقلانية و الاسلامية إلى الفكر الاسلامى ، وطلبت فى البلاد التي فتحوها ، والاستجابة للضرورات التي جدت بعد هذه الفتوحات ١٤.. ألم تتحفظ ضد ترفض تلك و السلفية و و علم الكلام و فضلا عن و الفلسفة و ١٤.. ثم .. ألم تتحفظ ضد و القدن الاسلامى و الذي نهض على و عقلانية المعتزلة و وعلى التفاعل مع الحضارات

<sup>(</sup>٥٣) الأعراف : ٢٢ .

<sup>(44) [</sup> نحو النور ] بجموعة الرسائل. ص ٦٠.

والمواريث الحضارية لغير المسلمين ؟! .. ثم .. أليس هذا هو موقف السلفية الوهابية الله الذي التزمنه إلى حد كبير ؟!.. فلم لا يكون هذا هو موقف الشيخ حسن البنا ــ وهو الذي التزمنه إلى حد كبير وأينا من تشديده وتشدده في نقد الحضارة الغربية ، وتأكيده على أن الاسلام منظومة حضارية شاملة ومتميزة ، وتسليطه الأضواء على خطر الغزو الاجتاعي والحضاري الأوربي ، ودعوته إلى تخليص عقل الأمة ونفوسها من آثار هذا الغزو ، والاعتصام بالاسلام في هذه الحرب الضروس ؟!..

على هذا النحو ، أو قريبا منه ، تصور كثيرون موقف الأستاذ البنا وفكره في هذا الموضوع . . موضوع : الموقف من التفاعل الحضاري ، بين حضارتنا الاسلامية وغيرها من الحضارات ..

وهذا هو التصور الخاطىء ، الذى لابد من تفنيده ، ليكتمل الحق في الموقف الحق [ للإخوان ] في هذا الميدان ...

وبادى، ذى بد، نلفت النظر إلى أن و السلفية و ليست فصيلة فكرية واحدة ، بل هى تيار عريض ، تيايز فيه فصائل ومدارس متعددة ... فجمال الدين الأفغاني ومحمد عبده \_\_ وكل تيار و الجامعة الاسلامية و سـ سلفيون ، لكن و مقام العقل و عندهم \_\_ كا سبق وأوضحنا \_\_ يميز سلفيتهم عن سلفية ابن حنبل ، ويباعد بينها وبين سلفية الوهايين ... بل إننا نجد للإمام عمد عبده نقدا للوهابية قويا ، يقول فيه : و إن هذه الفئة أضيق عطنا ( أنكرت كثيرا من البدع ، عطنا أنكرت كثيرا من البدع ، ولحت عن الدين كثيرا مما أضيف إليه وليس منه ، فإنها ترى وجوب الأحد بما يفهم من لفظ ونحت عن الدين كثيرا مما التهات إلى ما تقتضيه الأصول التي قام عليها الدين وإليها كانت الدعوة ولأجلها منحت النبوة ، فلم يكونوا للعلم أولياء ، ولا للمدنية أحباء ؟!.. و ( الدعوة ولأجلها منحت النبوة ، فلم يكونوا للعلم أولياء ، ولا للمدنية أحباء ؟!.. و ( الدعوة ولأجلها منحت النبوة ، فلم يكونوا للعلم أولياء ، ولا للمدنية أحباء ؟!.. و ( الدعوة ولأجلها منحت النبوة ، فلم يكونوا للعلم أولياء ، ولا للمدنية أحباء ؟!.. و ( الدعوة ولأجلها منحت النبوة ، فلم يكونوا للعلم أولياء ، ولا للمدنية أحباء ؟!.. و ( الدعوة ولأجلها منحت النبوة ، فلم يكونوا للعلم أولياء ، ولا للمدنية أحباء ؟!.. و ( الدعوة ولأجلها منحت النبوة ، فلم يكونوا للعلم أولياء ، ولا للمدنية أحباء ؟!.. و ( الدعوة ولأجلها منحت النبوة ، فلم يكونوا للعلم أولياء ، ولا للمدنية أحباء ؟!.. و ( الدعوة ولأجلها منحت النبوة ، فلم يكونوا للعلم أولياء ، ولا للمدنية أولياء . ولا للمدنية أولياء ... و الدعوة ولأجلها منحت النبوة ... ولا للمدنية أولياء ... ولا للمدنية أولي

إذن فنحن أمام أكثر من 3 سلفية ٤ [.. 3 سلفية نصوصية ٤ .. كسلفية الوهابيين ومن نحوا نحوه ونحا نحوهم ... تقف عند 3 النص ٤ ، ولا تعطى ثقتها 8 للعقل ٤ ، وهي لذلك تنكر 8 الرأى ٤ و 3 القياس ٤ و 3 التأويل ٤ .. و 3 سلفية عقلانية ٤ ... كسلفية تيار ٤ الجامعة الاسلامية ٤ ... يقف في 3 الدين ٤ عند 3 النصوص ٤ ، لكنه يعلى من مقام ٤ العقل ٤ في فقهها وفي التوفيق بينها .. أما في 3 الدنيا ٤ فإنه يطلق العنان ٤ للعقل ٤ ، باعتباره دليل الله الأول للإنسان في هذا الميدان ١٢. ويثق بأن هذا العقل لايمكن أن ينقض ماهو ثابت وقطعي الدلالة والثبوت من ٤ نصوص الوحي ٤ وما هو معلوم من دين الفطرة بالضرورة أبدا ..

<sup>·</sup> (٥٥) أصل العطن : مبدوك الجمل ، ومربض الغنم .. أي المجال والإطار والألفى .

<sup>(</sup>٥٦) [ الأعمال الكاملة للإمام عميد عبده } ج٣ ص ٣١٤ .

« فالاسلام \_\_ [ كا يقول الامام محمد عبده ] \_\_ لا يعتمد على شيء سوى الدليل العقلى ، والفكر الانسانى الذى يجرى على نظامه الفطرى .. ه (٥٠٠). وصاحب « النظر العقلى » الباحث فى سنن الله وشرائعه ونواميسه وقوانينه فى الكون « مهما بحث ونظر وفكر وكشف وقرر ، وأتى لنا بأحكام تلك السنن ، فهو يجرى مع طبيعة الدين ، وطبيعة الدين لاتتجافى عنه ، ولا تنفر منه ١.. ه (٥٨٠)

وإذا كانت و السلفية النصوصية و قد اتخذت من و العقل و ومن و التملن و المؤسس على علومه و كذلك من التفاعل مع الحضارات الأخرى ، موقفا غير ودى ، لوقوفها عند ظواهر النصوص ، حتى لقد أنكرت و الرأى و و القياس و و التأويل و .. فليس موقفها هذا هو موقف الشيخ البنا ــ كا سبق وأشرنا ــ .. فكما يعترف الرجل بـ و النظر الشمل الشرعى و ، يعترف بـ و النظر العقلي و ، ويرى أن كلا منهما قد يتناول و مالا يدخل في دائرة الآخر ، ولكنهما لن يختلفا في القطعي و من الأمور .. والاسلام عنده و يحرر العقل ، ويحث على النظر في الكون (٢٠٠). ويطلق للعقول ــ في شئون الدنيلــ العنان ... و أن العلم يكن ــ كا قد يحسب البعض ــ من و السلفيين النصوصيين و ، الذين و لم يكونوا للعلم أولياء ، ولا للمدنية أحباء ؟! و ..

ثم ... إذا كان في هذا الذي قدمناه مايسهم في « زعزعة » وهم تحفظ الأستاذ البنا إزاء « مشروعية » التفاعل الحضارى بين المسلمين وغيرهم ... فإن للرجل أفكارا واضحة ، ضمنها نصوصا حاسمة تأتى على هذا الوهم من الأساس !..

فإذا كانت و السلفية النصوصية و قد ارتابت فيما مم ... فى تاريخنا الحضارى ... من تفاعل بين العرب المسلمين وبين المواريث الحضارية لليونان والفرس والهنود ، ورفضت تمرات هذا التفاعل .. فإن الشيخ البنا يرى فى هذا التفاعل الحضارى وتمراته ... بالنسبة لذلك العصر ... ظاهرة صحية ، ومبعث فخار لأمتنا .. لقد كان جسم الأمة صحيحا وعقلها راشدا .. فتظرت فى مواريث الآخرين وتأملت وقدرت ، ثم تمثلت ماهو ضرورى لها ومفيد ، فازداد بذلك جسمها صحة وعقلها رشدا ؟!.. وبعبارة الرجل : و فلقد اتصلت هذه الأمم الاسلامية بغيرها من الأمم ، ونقلت كثيرا من الحضارات ، ولكنها تغلبت بقوة إيمانها ومتانة نظامها عليها جميعا ، فعربتها أو كادت ، واستطاعت أن تصبغها وأن تحملها على

<sup>(</sup>٧٧) المعبدر السابق . جـ؟ من ٢٧٩ .

<sup>(</sup>٥٨) المصدر السابق، ج٣ ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٥٩) [ رسالة التعالم } مجموعة الرسائل. من ٢٧٠ . ٢٧١ .

<sup>(</sup>٩٠) [ دعوانا في طور جنايد ] مجموعة الرسائل. ص ١١١.

لغتها ودينها بما فيهما من روعة وحيوية وجمال ، ولم يمنعها أن تأخذ النافع من هذه الحضاوات جميعا ، من غير أن يؤثر ذلك في وحدتها الاجتاعية أو السياسية .. ه (٢١)

والموقف المبدئي والمنطلق الفكرى الذي يوجد الاتساق بين و الموقف السلفي و وبين تقبل و التفاعل الحضارى و ، هو و التمييز و بين و ثوابت الدين و قواعده وعباداته : وضع و متغيرات الدنيا و والفروع والجزئيات ... فنوابت الدين وقيمه وقواعده وعباداته : وضع إلحى ، لا محال فيها للزيادة أو النقص ، ومن ثم فلا ضرورة بها لتفاعل حضارى ، اللهم إلا في نطاق ما يشمره المحدث والرق من زيادة الاقتدار في فهم الدين وفقه مراميه ... أما في ومتغيرات الدنيا و في التفاصيل والجزئيات ، فهناك المجال واسع وفسيح لإضافات وإبداعات يفيد فيهما التفاعل الحضارى ، خصوصا وأن و ثوابت الدين و قد اقتصدت اقتصادا شديدا في هذا المبدان ، واكتفت بالمبادىء والأطر والمقاصد والغايات والفلسفات .. وتركت الباب في هذا المبداع والجديد ، فعلى حين كانت النصوص الدينية ، في شئون الحضارة والعمران ومشكلاتهما لا تتناهى .. وفي هذا الابداع المتجدد ، متناهية ، فإن قضايا الحضارة والعمران ومشكلاتهما لا تتناهى .. وفي هذا الابداع المتجدد ، يأتي دور العقل والتجرية والواقع المتجدد والمصالح المتغيرة ... وأيضا يأتي دور و التفاعل الحضارى و بين المسلمين وغيرهم من الأمم صاحبة الحضارات !..

والأستاذ البنا لا يكتفى بالموافقة على مقولة : إن الاسلام لم يقيد تطورنا بالتشريع في و الجزئيات و ، بل يذهب إلى حد و إجلال الاسلام وتنزيه و عن ذلك ؟!.. فيقول : و يعتقد الاخوان المسلمون أن الاسلام ، كدين عام انتظم كل شئون الحياة ، في كل الشعوب والأم ، لكل الأعصار والأزمان ، جاء أكمل وأسمى من أن يعرض لجزئيات هذه الحياة ، وخصوصا في الأمور الدنيوية البحتة ، فهو إنما يضع القواعد الكلية في كل شأن من الحياة ، ويرشد الناس إلى الطريق العملية للتطبيق عليها والسير في حدودها (١٢٠)... لقد جاء الاسلام لمناس فكرة سامية تحدد الأهداف العليا ، وتضع القواعد الأساسية ، وتناول المسائل الكلية ، ولا تتورط في الجزئيات ، وتدع بعد ذلك للحوادث الاجتاعية والتطورات الحيوية أن تفعل فعلها وتتسع لها جميعا ولا تصطدم بشيء منها ... ه (١٣٠)

ولقد غدت هذه الفكرة عن الاسلام والنظرة لموقفه الذى ه يميز ، بين ه الثوابت الدينية الكلية ، وبين ه المتغيرات الدنيوية الجزئية ، .. غدت بديهة في تراثنا الاسلامي .. فلقد ه فرق الفقهاء ، في النظرة التشريعية ، بين ماهو من قواعد أحكام العبادات ، وشئون الحياة

<sup>(</sup>٦١) [ بين الأمس واليوم ] مجموعة الرسائل . ص ١٣٠ .

<sup>(</sup>٦٢) [ رسالة المؤلمر الحامس ] مجموعة الرسائل . ص ١٥٥ .

<sup>(</sup>٦٣) [ مشكلاتنا في ضوء النظام الاسلامي ] عجموعة الرسائل. ص ١٩٩.

الاجتهاعية ، فأفسح للنظر والاجتهاد في الثانية ماليس في الأولى ، حتى لايكون على الناس مرح ولا مشقة في يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر في (١٤). وتحدث للناس أقضية بقدر ما أحدثوا من الفجور ... فليست في الدنيا شريعة تقبل التطور ، وتساير مقتضيات التقدم ، وتتمتع بمعانى المرونة والسلاسة والسعة كشريعة الاسلام .. ه (١٥)... إن الاسلام و لذلك ، هو شريعة كل زمان ومكان .. ه (١١)

وهذا الحديد ، الذي تفتخ له الشريعة صدرها وتفسح أمامه الطريق ، كا يكون إبداعا ذاتيا للأمة الإسلامية ، يكون ، كذلك ، استفادة ، بواسطة التفاعل الحضاري ، من حضارات الآخرين ، شريطة أن تتسق هذه ، الاستفادة ، مع روح الشريعة ومنطق ، ثوابت المدين . . و فطبيعة الاسلام ، التي تساير العصور والأمم ، وتتسع لكل الأغراض والمطالب . . لا تأيي أبدا الاستفادة من كل نظام صالح لا يتعارض مع قواعده الكلية وأصوله العامة (١٧١) ... إنه يدعو إلى أن نأخذ من كل شيء أحسنه ، وينادي بأن الحكمة ضالة المؤمن أني وجدها فهو أحق الناس بها ، ولا يمنع أن تقتبس الأمة الاسلامية الخير من أي مكان . فليس هناك ما يمنع من أن ننقل كل ماهو نافع مفيد عن غيرنا ، ونطبقه وفق قواعد ديننا ونظام حياتنا وحاجات شعنا . . ه (١٦٨)

وإذا كانت هذه الأفكار والمعانى ، قد استقرت فى تراثنا الحضارى الاسلامى كبديهات ، فبعد الانغلاق والتقوقع اللذين أصيبت بهما الأمة خلال العصور ٤ المملوكية سـ العنائية ٤ ، احتاج الأمر إلى الحديث عن هذه الأفكار والمعالى ، من جديد ، بل وإلى تكرارها سد كما صنع الأستاذ البنا فى الكثير من كتاباته سد فهنا مواجهة مع أنصار ١ النخلف سد الموروث ٤ !..

وأمام الهجمة التغريبية احتاج الأمر ، كذلك ، إلى التفرقة بين ، التفاعل الحضارى ، وه الاستفادة ، ، التى ينهض بها ، السليم ـــ الراشد ، ، وبين ، التقليد والتبعية ، ، اللذين يفرضهما الغالب على المغلوب ... فالأولى تزيد ، السليم ، سلامة ، وه الراشد ، رشدا .. أما الأخرى فهى مسخ للشخصية الحضارية المتميزة ، وقهر يجارسه العالمب للمغلوب ! ، فالاسلام لا يأبى أن نقتبس النافع وأن نأخذ الحكمة ألى وجدناها ،

<sup>(</sup>٦٤) البقرة: ١٨٥ .

<sup>(</sup>٦٥) [ مشكلاتنا ل ضوء النظام الاسلاس } مجموعة الرسائل. ص ١٩٨ – ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٦٦) ﴿ دعوتنا في طور جديد } مجموعة الرسائل. ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٦٧) ﴿ رَسَالُهُ الْمُؤْمَرِ الْحُامِسِ } مجموعة الرسائل. ص ١٥٥.

<sup>(</sup>١٨) [ دعوتنا في طور جديد ] عبموعة الرسائل . مي ١٣١ . ١٧٢ .

ولكنه يأبي كل الإباء أن نتشبه ، فى كل شيء ، بمن ليسوا من دين الله على شيء ، وأن نظرح عقائده وفرائضه وحدوده وأحكامه ، لنجرى وراء قوم فتنتهم الدنيا واستهوتهم الشياطين !.. ه (١٩٩)

وفي هذا الاطار .. ومن هذا المنطلق .. وبهذا المنطق .. وبعد أن أوضح الاستاذ البنا هذا المعيار للتفاعل الحضارى وحدده ، كبي يتبين ٥ خيط التفاعل الأبيض ٥ من ٥ خيط التبعية الأسود ٥ ... ضرب الرجل ٤ للتفاعل المقبول ٥ الأمثال :

فلتحقيق العدل «الاجتماعي الاسلامي .. علينا أن نجتهد .. وأن ننظر في تجارب الأم »
 وأن نستفيد .. ه وأى نظام اقتصادى فاضل يرحب به الاسلام ، ويدعو الأمة إلى تشجيعه ،
 ولا يقف أبدا في سبيله .. ه (٧٠) .

● ولتحقيق الشورى الاسلامية ، باعتبارها و فلسفة الحكم الاسلامى و ، علينا أن نجتهد لنبدع النظم والتراتيب التى تضع فضائل الشورى في التطبيق .. وفي هذا الاطار لا بأس ولا حرج من الاستفادة بما الجزت أوربا في مجال و النظام النيابي و ... لتغليل الأمة ... . و فليس في قواعد هذا النظام النيابي ... اللمي نقلناه عن أوربا ... ما يتنافي مع القواعد التي وضعها الاسلام لنظام الحكم ، وهو بهذا الاعتبار ليس بعيدا عن النظام الاسلامي ولا غريبا عنه إلى النظام الاسلامي ولا غريبا

وكذلك الحال مع و مبادىء الحكم الدستورى و .... التى استعرناها من الديمقراطية الأوربية ... بما تعنى من : كفالة الحريات الشخصية ... والشورى السياسية ... واعتبار الأمة مصدر السلطة فى السياسة والاجتماع والاقتصاد ... وتنظيم حلود السلطات وعلاقاتها .. الله ... لا حرج فى الاستفادة من هذه والانجازات الديمقراطية الأوربية و الأنها ، بالعرض على الاسلام وموازينه ، نجدها و متفقة معه ، بل مستمدة من نظامه و ! ... وبعبارة الاستاذ البنا : وفإن الباحث حين ينظر إلى مبادىء الحكم الدستورى ... [ التي قام عليها الدستور المصرى الموضوع سنة ١٩٤١ه - سنة المستور المسرى الموضوع سنة ١٩٤١ه - سنة المستورى واستمداد السلطة من الأمة ، وعلى مستولية الحكام أمام الشعب ، ومحاسبتهم على الشورى واستمداد السلطة من الأمة ، وعلى مستولية الحكام أمام الشعب ، ومحاسبتهم على المباحث أنها تنطبق كل الانطباق على تعالىم الاسلام ونظمه وقواعده فى شكل الحكم .

<sup>(</sup>٦٩) [ الإخوان المسلمون تحت راية القرآن إ مجموعة الرسائل. ص ١٨.

<sup>(</sup>٧٠) إ غو النور إ عموعة الرسائل . ص ٦٨ .

<sup>(</sup>٧١) إ مشكلاتنا في صوء النظام الاسلامي إ مجموعة الرسائل. ص ٢١٦.

ولهذا يعتقد الاخوان المسلمون أن نظام الحكم الدستورى هو أقرب نظم الحكم القائمة فى العالم كله إلى الاسلام ، وهم لا يعدلون به نظاما آخر ... فتحن نسلم بالمبادىء الأساسية للحكم الدستورى باعتبارها متفقة ، بل مستمدة من نظام الاسلام .. ه(٧٢)

# الإسلام .. والوطنية والقومية :

وهذه المصطلحات التى شاعت وتشيع في الحياة الفكرية والسياسية ... من مثل الوطنية ، وه القومية ، ... حتى لقد غدت ، نظريات ، وه مدّاهب ، لأحزاب وجماعات .. إن البعض ينكرها جملة ويستنكرها بإطلاق ، لأنها من ، وافد التغريب ، إ...

لكن الأستاذ البنا يدعونا إلى النظر فى المضامين أولا وأساسا ، فما وجدناه من مضامينها صالحا ، ومتسقا مع روح الاسلام السياسي والاجتماعي قبلناه ، بل وقبلنا معه ذات المصطلح والوعاء أ.. وماليس كذلك رفضناه ... وهو ينهج فى معالجة هذه القضية نهجا حكيما ، تألق فيه فكره وأضاء ..

صحيح أن و رابطة العقيدة ... [ عند الاسلاميين ] ... هي أقدس من رابطة الدم ورابطة الأرض (٢٢)... وأن فكرة القومية تذوب أمام فكرة الأخوة الاسلامية التي يبثها القرآن في نفوس من يتبعونه جميعا .. و (٢٤)... لكن و الوطنية و إذا كانت حبا للوطن الذي ولدنا فيه ، وحنينا إليه ، واختصاصا له بالخدمة الأكبر ، وتفضيلا له على غيره ، عند ترتيب الأولويات والامكانات .. وإذا كانت طاقة تشحن الأمة بالكبرياء التي تعينها على قهر التحديات التي يفرضها عليها الأعداء ... إذا كانت و الوطنية و هي هذه المعالى والمضامين والمشاعر والمثل .. فإن الاسلام يحتضنها ، بل ويعتبرها جزءا من منظومة فكره السياسي .. فهو فقط يحذر أن تكون حدودها قاصرة على الاقليم الضيق الذي ولد فيه الانسان ... فهو الأعم ؟ ا... فإذا كانت و الوطنية هي : حب هذه الأرض ، وألفتها ، والحنين إليها ، والانعطاف نحوها ، فذلك أمر مركوز في فطر النفوس من جهة ، مأمور به في الاسلام من والانعطاف نحوها ، فذلك أمر مركوز في فطر النفوس من جهة ، مأمور به في الاسلام من الصغير الذي ولدنا فيه .. و فقط يطلب منا الاسلام أن لا نقف بحدودها عند حدود و الاقليم ، الصغير الذي ولدنا فيه .. و فلقد وسع الاسلام حدود الوطن .. ليشمل : القطر الخاص أولا .. ثم يمتد إلى الأقطار الاسلامية .. ثم يرق إلى الامبراطورية الاسلامية الأولى ! .. ثم يعتد إلى الأقطار الاسلامية .. ثم يرق إلى الامبراطورية الاسلامية الأولى ! .. ثم يسمل الدنيا جميعا ... و بذلك يكون الاسلام قد وفق بين شعور الوطنية الحاصة يسمو حتى يشمل الدنيا جميعا ... و بذلك يكون الاسلام قد وفق بين شعور الوطنية الحاصة

<sup>(</sup>٧٢) [ رسالة المؤتمر الخامس ] مجموعة الرسائل ، ص ١٧٢ ، ١٧٣ .

<sup>(</sup>٧٣) [ دعوتنا ع مجموعة الرسائل . ص ٢٧ .

<sup>(</sup>٧٤) [ إِلَىٰ أَي شيء ندعو الناس إ مجموعة الرسائل . ص ٤٩ .

<sup>(</sup>٧٥) [ دعوتنا ] مجموعة الرسائل. ص ١٧.

## وشعور الوطنية العامة بما فيه الخير كل الخير للإنسانية جميعا .. ه(٧٦)

ولقد ضرب الأستاذ البنا المثل التطبيقي لهذه ، الحلقات والدوائر ، ، التي تبدأ به الوطن ٤ ــ مصر ــ أو به المصرية ٤ ــ [ وكان يسميها في ثلاثينيات القرن العشرين: القومية ] ... فالدائرة و العربية و .. فالدائرة و الاسلامية و .. عم الدائرة « العالمية ... الانسانية » ... ضرب المثل التطبيقي لهذه الدوائر ، المتوالية ، في ترابط وتفاعل واتساق ، دونما تعارض أو تناقض فقال : ؛ إن مصر هي قطعة من أرض الإسلام ، وزعيمة أممه (٧٧)... وفي المقدمة من دول الاسلام وشعوبه (٧٨) ... والمصرية ــ أو القومية ــ لها في دعوتنا مكانها ومنزلتها وحقها في الكفاح والنضال ... ، ثم تساءل منكرا ومستنكرا : ٥ كيف يقال إن الايمان بالمصرية لا يتفق مع مايجب أن يدعو إليه رجل ينادي بالاسلام ويهتف بالاسلام ؟!. إننا نعتز بأننا مخلصون لهذا الوطن الحبيب، عاملون له، مجاهدون في سبيل خيره ، وسنظل كذلك ماحيينا ، معتقدين أن هذه هي الحلقة الأولى في سلسلة النهضة المنشودة ، وأنها جزء من الوطن العربي العام ، وأننا حين نعمل لمصر تعمل للعروبة والشرق والاسلام ... والعروبة ـــ [ وهي الحلقة والدائرة الثانية والتالية ] ــ لها في دعوتنا ، كذلك ، مكانها البارز ، وحظها الوافر ، فالعرب هم : أمة الاسلام الأولى وشعبه المتخير ، وبحق ما قاله عَلِيُّكُ : • إذا ذل العرب ذل الإسلام ؛ !. ولن ينهض الاسلام بغير اجتماع كلمة الشعوب العربية ونهضتها ... إن هذه الشعوب الممتدة من الخليج إلى المحيط كلها عربية . تجمعها العقيدة ويوحد بينها اللسان ، وتؤلفها الوضعية المتناسقة في رقعة من الأرض متصلة متشابهة ، لا يتعول بين أجزائها حائل ، ولا يفرق بين حدودها فارق (٧٩). وتحن نعتقد أننا حين نعمل للعروبة نعمل للإسلام ، وخير العالم كله ... والقرآن عربي ، وهو أساس هذا الدين ، وركن الصلاة أفضل القربات إلى الله ، وتلك هي الوسيلة العملية إلى وحدة اللسان ، بعد وحدة الايمان !... دعوتنا ذات مراحل، نرجو أن تتحقق تباعا، وأن نقطعها جميعا، وأن نصل بعدها إلى الغاية . نرجو أن تقوم في مصر دولة مسلمة تحتضن الاسلام ، وتجمع كلمة العرب وتعمل لخيرهم ، وتحمى المسلمين في أكتاف الأرض من عدوان كل ذي عدوان ، وتنشر كلمة الله وتبلغ رسالته ... حبى لا تكون فتنة ، ويكون الدين كله (A), (A)

<sup>(</sup>٧٦) [ نحو النور إ مجموعة الرسائل . ص ٢٢ ، ٣٣ .

<sup>(</sup>٧٧) [ إلى الشباب إ مجموعة الرسائل. ص ٨٨.

<sup>(</sup>٧٨) [ الاعوان المسلمين تحت راية الفرآن } مجموعة الرسائل . ص ٩٩ .

<sup>(</sup>٧٩) لاحظ أنه يعدد عنا خصائص القومية العربية وسماتها إ..

<sup>(</sup>٨٠) [ دعوتنا في طور حديد إ بجموعة الرسائل. ص ١١٢ - ١٦١٥ - ٢

وفى مكان آخر ، يزيد الأستاذ البنا هذه المعاني ... الخاصة ، بالدوائر ، المتناية في ارتباط وتناسق ... يزيدها تأكيدا ، فيقول : الانحوان المسلمين يحبون وطنهم ، ويحرصون على وحدته القومية ... ثم إن هذا الاسلام الحنيف نشأ عربيا ، ووصل إلى الأم عن طريق العرب ، وجاء كتابه الكريم بلسان عربى مبين ، وتوحدت الأم باسمه على هذا اللسان ... وقد جاء فى الأثر : الأز العرب ذل الاسلام ال. وقد تحقق هذا المعنى حين دال سلطان العرب السياسي ، وانتقل الأمر من أيديهم إلى غيرهم من الأعاجم والديلم ومن إليهم ، فالعرب هم عصبة الاسلام وحراسه ... ومن هنا كانت وحدة العرب أمرا لابد منه لإعادة مجد الاسلام وإقامة دولته وإعزاز سلطانه ، ومن هنا وجب على كل مسلم أن يعمل لإعادة مجد الاسلام وأقامة دولته وإعزاز سلطانه ، ومن هنا وجب على كل مسلم أن يعمل لإحياء الوحدة العربية وأعتبارها الأساس الأول للنهوض المنشود ، ولا يرون بأسا أن يعمل كل إلسان لوحده العادم ، وأن يقدمه فى العمل على سواه . ثم هم بعد ذلك يؤيدون الوحدة العربية ، باعتبارها الناسي باعتبارها السياج الكامل للوطن الاسلامي العام .. ثم هم يريدون المجامعة الاسلامية ، باعتبارها السياج الكامل للوطن الاسلامي العام .. ثم هم يريدون الخير للعالم كله ... ولا تعارض بين هذه الكامل للوطن الاسلامي العام .. ثم هم يريدون الخير للعالم كله ... ولا تعارض بين هذه الكامل للوطن الاسلامية ، فكل منها يشد أزر الأخرى ويحقق الغاية منها الـ.. ه (١٩٠٨)

فالأسلام الذى و يعتبر المسلمين جميعا أمة واحدة ، ويعتبر الوطن الاسلامي وطنا واحدا ... و (<sup>۸۲)</sup> لا يتنكر للوطنية ، ولا للقومية .. بل يرى و الجامعة الاسلامية و تمرة تلى الدائرة القومية ، التي تلى ، هي الأخرى ، دائرة الوطن الذى نشأ المسلم فيه !... فقط ينكر الاسلام ويستنكر القومية إذا عنت و العصبية الجنسية والفخر الكاذب .. و أما إذا عنت و الاعتزاز بالمزايا والتاريخ و فهي مما تحتاج إليه و الأمم الناهضة و (<sup>۸۲)</sup> عندما تواجه التحديات التي تحول بينها وبين النهوض !..

هكذا فهم الأستاذ البنا و الاسلام السياسي و .. ووعى فكره ومرامي هذا الفكر ووظائفه في هذا الحقل الذي اختلف فيه الاسلاميون .. ولا يزالون مختلفين ؟!..

بل إن الإعجاب بفكر الرجل هذا ليزداد عندما نراه وقد تطلع إلى و الفكرة العالمية ، فرآها الهدف الأسمى والغاية العظمى ... وفى ذات الوقت نظر فى و القومية ، فرآها و مرحلة ، ضرورية ، في سلم الرقى البشرى نحو هذه و العالمية ، تنهض بدور هام في تقدم الانسان على هذا الدرب الطويل ... فما يشهده العالم من و بعث وطنى ، ، وو وحدات

<sup>(</sup>٨١) [ رسالة المؤتمر الخامس ] مجموعة الرسائل . ص ١٧٦ - ١٧٨ .

<sup>(</sup>٨٢) [ رسالة المؤتمر الخامس إ مجموعة الرسائل . ص ١٧٦ .

<sup>(</sup>٨٣) [ نحو النيور ] مجموعة الرسائل . ص ٦١ ، ٦٢ .

قومية ۽ ، وه اتحادات إقليمية ۽ ، وه تنظيمات دولية ۽ ، هي خطوات على الطريق إلى و العالمية ۽ المنشودة ... ه فهذه العالمية ، أو الإنسانية هي هدفنا الأسمى ، وغايننا العظمى ، وختام الحلقات في سلسلة الاصلاح ، والدنيا صائرة إلى ذلك لا محالة ، فهذا التجمع في الأمم ، والتكتل في الأجناس والشعوب ، وتداخل الضعفاء بعضهم في بعض ليكتسبوا بهذا التداخل قوة ، وانضمام المفترقين ليجدوا في هذا الانضمام أنس وحدة ، كل ذلك ممهد لسيادة الفكرة العالمية وحلولها محل الفكرة الشعوبية القومية التي آمن بها الناس من قبل ، لسيادة الفكرة العالمية وحلولها محل الفكرة الشعوبية القومية التي آمن بها الناس من قبل ، وكان لابد أن يؤمنوا هذا الايمان لتنجمع الخلايا الأصلية ، ثم كان لابد أن يتخلوا عنها لتسالف المجموعات الكبيرة ، ولسحقق بهذا التآلف الوحدة الأخيرة . وهي خطوات إن أبطأ بها الزمن فلابد أن تكون ، وحسبنا أن نتخذ منها هدفا ، وأن نضعها نصب أعيننا مثلا ، وأن نقم في هذا البناء الانساني لبنة ، وليس علينا أن يم البناء ، فلكل أجل كتاب ! هدا المناء الانساني لبنة ، وليس علينا أن يم البناء ، فلكل أجل كتاب ! هدا الهناء الانساني لبنة ، وليس علينا أن يم البناء ، فلكل أجل كتاب ! هدا المناء الانساني لبنة ، وليس علينا أن يم البناء ، فلكل أجل كتاب ! هدا المناء الانساني لبنة ، وليس علينا أن يم البناء ، فلكل أجل كتاب ! هدا المناء الانساني لبنة ، وليس علينا أن يم البناء ، فلكل أجل كتاب ! هدا المناء الانساني لبنة ، وليس علينا أن يم البناء ، فلكل أجل كتاب ! هدا المناء الانساني لبنة ، وليس علينا أن يم البناء ، فلكل أجل كتاب ! هدا المناء الانساني المناء المن

إن الذين يعون هذا الفكر الذي تألق وأشرق بالاسلام ... والذي وفق به الاستاذ البنا وجمع بين ه الوطنية ه وه القومية ه وه الجامعة الاسلامية ه وه الانسانية ه .. ثم يرون الحلاف والاختلاف الذي لا يزال قائما في صفوف الاسلاميين حول هذه القضية ، لا يملكون إلا الاعجاب والاكبار للرجل ... والدعاء بالتوفيق والهدى للذين ينتسبون إليه ، دون أن يفقهوا ماخطت يمينه من صفحات في هذا الميدان ١٤..

لقد أعاد جماعة من [ الاخوان المسلمين ] نشر [ رسالة المؤتمر الخامس ] للأستاذ البنا ... وعند الصفحات التي تحدث فيها عن « موقف الاخوان المسلمين من الوحدة القومية والعربية والاسلامية » ... وهو الموقف الذي عرضناه هنا ... عند هذه الصفحات ... ولما لم تبلغ بهم « الجرأة » حد « الحذف » أو « التشويه » لرأى الامام المرشد .. كتبوا في « الهامش » يقولون عن آراء إمامهم المرشد مانصه :

« تصور بعض دعاة الاسلام إبان ظهور الدعوات الوطنية والقومية إمكان التقائهما مع الاسلام ، وهذا خطأ واضح ، أثبت التطبيق العملى أن الاسلام وهذه الدعوات لايمكن أن يلتقيا بحال ، لأن الإسلام دين رباني إنساني عالمي ، بينا هذه الدعوات بشرية أرضية عنصرية ه(٥٠)

هكذا كتب فريق من [ الاخوان ] ... وهكذا نشر ناشر من [ الاخوان ] 17...

وفى مجلة [ الدعوة ] ـــ لسان حال [ الأخوان المسلمين ] ــ كتب ، كاتب ، منهم ــ فسوى ـــ في العلاقة والرابطة والولاء ـــ بين المسلم المصرى وأخيه المصرى ، وبين

<sup>(</sup>٨٤) [ دعوتنا في طور جديد } مجموعة الرسائل . ص ١١٤ .

<sup>(</sup>٨٥) انظر إ رسالة المؤتمر الحامس إ ص ٤٠ . طبعة دار الاعتصام . القاهرة سنة ١٩٧٧ م .

هذا المصرى والمسلم فى أندونيسيا أو نيجيريا أو تركستان .. الخ ... منكرا أى أثر و للوطنية و أو و القومية و في هذا المقام(٨٦) ؟!..

الأمر الذي يجعلنا نترحم على فكر الأستاذ البنا عند هذا الفريق من المنتسبين إليه .. وندرك مدى الحاجة إلى إعادة قراءته ، والتعمق فى فهمه ، وإدارة أوسع حوار حوله بين الإسلاميين وغير الاسلاميين !...

لقد كان حسن البنا ، وجماعة 7 الاخوان المسلمين ؟ ، أبرز الإجابات الانجابية التي رفضت بها أمتنا ، التحدى الحضارى ، الذى فرضه عليها أعداؤها .. سواء منه : ، الوافد العثانى المعثانى المعثانى المعثانى المعثانى المعثانى المعثانى المعثانى المعثانى المعثانى المعثان المعثان المعتبات الإجابة ، ورأت فيه ، فكرية الأمة ، ، المعبرة عن خصوصيتها الحضارية ، وشخصيتها القومية .. كا رأت فيه حصنها التاريخي العريق والعتيد أمام كل المخاطر وجميع التحديات !..

### وسبل التنفيذ :

وعلى قدر خطر و التحدى الحضارى ، الذى نهضت جماعة [ الاخوان المسلمين ] لمواجهته .. وعلى قدر شرف الغاية التى تمثلت فى ، البديل الاسلامى ، ، الذى عملت الجماعة على إعادته إلى الأمة ، وإعادة الأمة إليه من جديد ، ليتصل ما انقطع من تطورها الاسلامى و بالتخلف المملوكى ــ العثانى ، وه التحديث الغربى المادى ، ... على قدر هذا الحطر كان تدبير الأستاذ البنا ، يرحمه الله ، وتقديره ...

لقد كان دائم الالحاح على أعضاء الجماعة \_ والشباب منهم خاصة \_ أن لا يتعجلوا مرحلة التنفيذ ، وجني النار قبل الأوان ...

« أيها الاخوان المسلمون ، وبخاصة المتحمسون المعجلون منكم : اسمعوها منى كلمة عالية داوية ... إن طريقكم هذا مرسومة خطواته ، موضوعة حدوده » . ولست مخالفا هذه الحدود التي اقتنعت كل الاقتناع بأنها أسلم طريق للوصول . أجل ، قد تكون طريقا طويلة ، ولكن ليس هناك غيرها . إنحا تظهر الرجولة بالصبر والمثابرة والجد والعمل طريقا طويلة ، ولكن ليس هناك غيرها . إنحا تظهر الرجولة بالصبر والمثابرة والجد والعمل طريقا طويلة ، ولكن ليس هناك غيرها . إنحا تطهر الرجولة بالصبر والمثابرة والجد والعمل المنابعة المنابعة المنابعة والمحدولة بالمنابعة والمحدولة بالمحدولة والمحدولة بالمحدولة بالمحدول

٨٦١ د . عمد رشاد عطيل ( شخصية مصر التاريخية ) مقال بمجلة ( الدعوة ) . القاهرة . في عدد ربيع الثاني سنة ١٣٩٨هـ .
 مناب سنة ١٩٧٨ م .

الدائب ، فمن أراد منكم أن يستعجل غمرة قبل نضجها أو يقتطف زهرة قبل أوانها فلست معه فى ذلك بحال ، وخير له أن ينصرف عن هذه الدعوة إلى غيرها من الدعوات . ومن صبر معى حتى تنمو البذرة ، وتنبت الشجرة ، وتصلح الثمرة ، ويحين القطاف ، فأجره فى ذلك على الله ، ولن يفوتنا وإياه أجر المحسنين : إما النصر والسيادة ، وإما الشهادة والسعادة ..

أيها الاخوان المسلمون: ألجموا نزوات العواطف بنظرات العقول ... ولا تصادموا نواميس الكون فإنها غلاّبة ، ولكن غالبوها واستخدموها وحولوا تيارها واستعينوا ببعضها على بعض ، وترقبوا ساعة النصر ، وماهى منكم ببعيد ! .. ه (٨٧)

قال الأستاذ البنا ذلك [ سنة ١٣٥٧ه سنة ١٩٣٨ م ] وكانت الدعوة يومها في مرحلة ؛ التعريف ؛ ، أى و نشر الفكرة بين عامة الناس ، ... فلما كان يوم الخامس من ربيع الأول سنة ١٣٥٩ه ١٣٥ إبريل سنة ١٩٤٠ م تحت البيعة ؛ للعناصر الصالحة لحمل أعباء الجهاد ؛ وانتظمت في الكتائب الانحوانية ، .. واصبح لها نظام خاص في الدعوة ... وصبح لها نظام خاص في الدعوة ... وصوفي بحت من الناحية الروحية ، وعسكرى بحت من الناحية المعملية ؛ ... وصار شعارها فيهما : ؛ [ أمر وطاعة ] من غير تردد ولا مراجعة ولا العملية ؛ ... ولم تكن المدعوة في هذا الطور ؛ عامة ؛ ، كما كانت في شعب الإخوان شبك ولا حرج ؛ .. ولم تكن المدعوة في هذا الطور ؛ عامة ؛ ، كما كانت في شعب الإخوان وأجهزتها ووسائل إعلامها ومجالات أنشطتها المرئية ، بل كانت ؛ دعوة خاصة ، لا يتصل وأجهزتها ووسائل إعلامها ومجالات أنشطتها المرئية ، بل كانت ؛ دعوة خاصة ، لا يتصل بها إلا من استعد استعدادا حقيقيا لتحمل أعباء جهاد طويل المدى كثير التبعات ؛ ....

وسارت الجماعة بجناحيها هذين ، العام والخاص ، تسعى لليوم الذى تحين فيه وتأتى « مرحلة التنفيذ .. مرحلة الجهاد الذى لا هوادة معه ، والامتحان والابتلاء اللذين لا يصبر عليهما إلا الصادقون «<sup>(٨٨)</sup> !

ومن هنا نستطيع القول بأن الأستاذ البنا ، إدراكا منه لخطر التحدى .. ولخطر الغاية وشرفها ، قد اعتمد سياسة ، المراحل ، في الاعداد والتنفيذ ـــ وبدون إدراك هذه الحقيقة يستحيل تفسير الكثير من مواقف الإخوان غير الواضحة وغير الحاسمة في بعض الفترات وبعض الممارسات ١٢ ـــ

ونستطيع أن نقول : إن الرجل قد أدرك ... بل وأعلن ... أن ه القوة » ضرورة لابد من الاعداد لها ، والاستعداد بها ، واستخدامها في الوصول إلى هذا الهدف العظيم !.. فهو لم

<sup>(</sup>٨٧) إ رسالة المؤتمر الحامس إ عبدوعة الرسائل. ص ١٦١.

<sup>(</sup>٨٨) [ رسالة التعالم ] محموعة الرسائل. ص ٢٧٤ .

يخدع أحدا .. ولم يفاجىء أحدا .. بل كان واضحا ، فى هذا الأمر ، كل الوضوح !...

ولنقرأ له هذه السعلور :

د يتساءل كثير من الناس: هل فى عزم الاخوان المسلمين أن يستخدموا القوة فى تحقيق أغراضهم والوصول إلى غايتهم ؟ وهل يفكر الاخوان المسلمون فى إعداد ثورة عامة على النظام السياسى أو النظام الاجتماعى فى مصر ؟...

أما القوة ، فشعار الإسلام فى كل نظمه وتشريعاته !.. فالإخوان لابد أن يكونوا أقوياء ، ولابد أن يعملوا فى قوة ... وأول درجة من درجات القوة : قوة العقيدة والايمان ، ويلى ذلك : قوة الوحدة والارتباط ، ثم بعدهما قوة الساعد والسلاح ؟!..

والثورة : أعنف مظاهر القوة ... إن الإخوان سيستخدمون القوة العملية حيث لا يجدى غيرها ، وحيث يثقون أنهم قد استكملوا عدة الايمان والوحدة ....

أما الثورة . فلا يفكر الاخوان المسلمون فيها ... وإن كانوا يصارحون .. بأن الحال إذا دامت على هذا المنوال ... فسيؤدى حتما إلى ثورة (٨٩٠).. إلى أرى الوميض خلال الرماد ويوشك أن يكون له ضرام (٩٠٠)..

أيها الإخوان : ... إن قيل لكم : أنتم دعاة ثورة ، فقولوا : نحن دعاة حق وسلام نعتقده ونعتز به ، فإن ثرتم علينا ، ووقفتم في طريق دعوتنا ، فقد أذن الله أن ندفع عن أنفسنا ، وكنتم الثائرين الظالمين ؟!.... ، (٩١)

لقد حدد الرجل ، في وضوح وجلاء : ... أن « القوة » هي طريق جماعة [ الاخوان المسلمين ] لمواجهة التحديات التي تعترض سبيل تحرير الوطن الاسلامي ، وإقامة الدولة الاسلامية ، وإعادة الأمة إلى كامل شريعة الاسلامية ...

● و فالكتائب الإخوانية ؟ ، تترفى ــ روحيا ــ نربية « صوفية بحتة ؟ .. وشعارها و أمر .. وطاعة ؟ .. أى أمر القائد الشيخ .. وطاعة الجندى المربد و من غير تردد ولا مراجعة ولاحرج ؟ أــ ونظام هذه و الكتائب ؛ : « عسكرى بحت من الناحية العملية ؟ أ..

• وه القوة العملية ، \_ قوة « الساعد والسلاح ، \_ يستخدمها [ الانحوان ] حينا « يثقون أنهم قد استكملوا عدة الإيمان والوحدة ، 1

<sup>(</sup>٨٩) [ رسالة المؤتمر الخامس ] مجموعة الرسائل . ص ١٦٨ -- ١٧٠ .

<sup>(</sup>٩٠) [ مشكلاتنا في ضوء النظام الاسلامي } مجموعة الرسائل. ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٩١) [ بين الأمس واليوم إ مجموعة الرسائل . ص ١٤٤ .

أما الثورة ، فهى واردة ... فوميضها تحت الرماد ، يوشك أن يكون له ضرام ... وشرعيتها وقيامها مرهونان باعتراض الآخرين طريق الدعوة ــ وهم بالقطع معترضون ــ؟! ... والمسئولية عنها يتحملها «المعترضون الظالمون »!...

هكذا كان الشيخ البنا واضحا وصريحا ، رغم ما اشتهر به من الكياسة والصياغات المرنة والتوفيقية ، التي تدع محتلف الأبواب مفتوحة ، وتترك الفرص لكل الاحتالات ١٢...

لكن الذى حدث لهذا التخطيط والتقدير والتدبير، مع نهاية أربعينيات هذا القرن معروف، لايزال ماثلا في الأذهان !..

• فهل تعجلت عناصر « الجهاز الخاص » السرى والمسلح ، مرحلة « التنفيذ » قبل « استكمال العدة » (٩٢) ٢ ...

وهل نفد صبرهم ، فلم ينتظروا التوقيت الذى حدده المرشد عندما قال لهم : «أريد أن أكون صريحا معكم للغاية ، فلم تعد تنفعنا إلا المصارحة ...أعدوا أنفسهم ... وفي الوقت الذى يكون فيه منكم ثلاثمالة كتيبة قد جهزت كل منها نفسها ، روحيا بالايمان والعقيدة ، وفكريا بالعلم والثقافة ، وجسميا بالتدريب والرياضة ، في هذا الوقت طالبوني بأن أخوض بكم لجج البحار ، وأقتحم بكم عنان السماء ، وأغزو بكم كل عنيد جبار ، فإني فاعل بن شاء الله ؟! «(١٣)

هل تعجلت عناصر «الجهاز الخاص» مرحلة «التنفيذ»، واستخدام القوة قبل «التوقيت» الذي تحدث عنه الأستاذ المرشد؟!...

- أم أنها قد دُفعت إلى ذلك دفعا ١٢ ...
  - أم الأمران والسببان معا؟!...

إننا لانملك أسباب الفصل في هذه القضية ... فقط نقول :

إن دعوة البعث الإسلامي هذه ، التي شهدها القرن الهجرى الرابع عشر ، كأعظم حركات تجديد حياة الأمم والشعوب الاسلامية ، قد دخلت طور « المحنة » ، التي تنبأ بها مرشدها العام ، عندما خاطب [الاخوان] فقال : « إنكم ستدخلون في دور التجربة والامتحان ، فتسجنون وتعقلون ، وتنقلون وتشردون ، وتصادر مصالحكم وتعطل أعالكم

<sup>(</sup>٩٢) الجمهاز الحناص هو الجمهاز المسرى المسلمج .. وهو غير الكتائب ، الذي كانوا أعضاء الجماعة «العاملين». (٩٣) إرسالة المؤتمر الحنامس إ مجموعة الرسائل . ص ١٩٢ .

وتفتش بيوتكم ، وقد يطول بكم مدى هذا الامتحان : ﴿ أَحسب الناس أَن يتركوا أَنْ يقولوا آمنا وهم لا يُفتنون ﴾ (٩٤)... ؛ (٩٥)

لكن و المحنة ۽ لم تقف عند هذه الحدود ...

فلقد استشهد ، غيلة ، المرشد العام في ١٣ ربيع الثانى سنة ١٣٦٨ه ١٢ فيراير سنة ١٩٤٩ م ... ففقدت الحركة إمامها ومرشدها ... وظهرت سلبيات تلك و العادة الشرقية ، عادة تفرد القائد وتميزه عن خلفائه ونوابه ورجال و الصف الثانى و على نحو يباعد بينه وبينهم في الصفات والقدرات إلى الحد الذي يجعل فقده بمثابة الزلزال الذي يباعد بينه وبينهم في الصفات الاستمرار على النحو الذي كانت عليه في حياة القائد المؤسس والإمام المرنى ا...

لقد حدث ذلك لدعوة [ الاخوان المسلمين ] وحركتها ... فلما استحكمت المحنة واشتدات بعد صدامها مع ثورة ٢٣ يوليو سنة ١٩٥٢ م ... وضحت ، في هذا الصدام وفيما تلاه ، مدى خسارة الدعوة في مرشدها الأول ...

لقد وتشرذمت ؛ الحركة ، بعد فقد مرشدها الأول ... وكثير من و شراذمها ؛ قد فقد د الرشد ؛ بعد فقد د المرشد ؛ ؟ ...

ودخلت الصحوة الاسلامية ، أو أدخلت في طور جديد ... طور يتميز بده الثورية ع .. وبده العمل على الذي يجتلب مواكب الشباب الطاهر المقبل على الاسلام ... ويتميز ، كذلك ، بتعدد التنظيمات إلى الحد الذي يجعل بأس الاسلاميين بينهم شديدا ؟! ... وبالافتقار إلى و الاجتهاد ، في الفكر .. وفكر و الاسلام السياسي ، على وجه الخصوص ....

لقد بدأت الصحوة الاسلامية ، لدى تيار ؛ الجامعة الاسلامية ؛ ؛ اجتهاد عن صفوة » ، في الأساس ... ثم أضافت حركة [ الاخوان المسلمين ] إلى هذا ؛ الاجتهاد » ؛ والعمل » ، بواسطة ؛ التنظيم المتحد » ... لكنها عادت اليوم تفتقر إلى و وحدة التنظيم » وإلى ؛ الاجتهاد » ا... في « العمل » الاسلامي ، الذي يجتذب اليوم مواكب الشباب الطاهر الممتلىء بالحماس ، مع « التشرفم » التنظيمي ، والافتقار إلى « الاجتهاد » الذي ينير « للعمل » الطريق ، يجعل الصحوة الاسلامية أشبه ما تكون بـ « المجاهد » الذي يمشى إلى الميدان على ساق واحدة ؟!... وفي أحيان كثيرة تحيطه الظلمات ؟!...

<sup>(</sup>١٤) العنكبوت : ٢ .

<sup>(</sup>٩٥) [ بين الأمس واليوم } مجموعة الرسائل. ص ١٤٣.

لكن ... طالما قام الاسلام دينا لهذه الأمة .. وهو قام محفوظ بأمر الله وإرادته ... وطالما ارتضت هذه الأمة هذا الدين رباطا يربطها بالخالق ... فلابد من الجهاد لجعل هذا الدين : الرباط الذي يربط بين أفرادها ، وينظم لها شئون الدنيا ... فالسبيل إلى تجديد دنيانا هو سبيل الاسلام ... وتلك سبيل ، لمريد الاصلاح في المسلمين ــ كا قال الامام محمد عبد ــ لا مندوحة عنها ، ولا سبيل سواها 1..

الفصل الرابع الجماعة الإسلمية

كان الأستاذ أبو الأعلى المودودى [ ١٣٢١ – ١٣٩٩هـ ١٩٠٣ – ١٩٧٩ م ] فى الحامسة عشرة من عمره عندما وضعت الحرب العالمية الأولى أوزارها [ ١٣٣٧هـ ١٩١٨ م ] وفى هذا التاريخ بدأ العمل في و الصحافة ء ..

ومع انتهاء الحرب ظهرت معالم المخطط الذي رسمه الاستعمار الغربي لابتلاع ماتبقي من أوطان المسلمين ... فالسيطرة قد تحت على قلب العالم الاسلامي : الوطن العربي .. بل لقد زحفت جيوش ، الحلفاء ، فاحتلت ، استانبول ، ... في ١٣٠ جمادي الثاني سنة ١٣٣٧ هـ ١٦ مارس سنة ١٩١٩ م ... ؟!.. وانتشى الاستعمار .. وتساءلت ، الروح ، الصليبية الكامنة في غزوته ، وهي فرحة : ماذا بقي للإسلام ؟! وماذا يستطيع المسلمون أن يفعلوا بعد أن احتلت جيوش أوربا عاصمة ، الخلافة ، ، ، الرمز ، الذي أرقنا وأقض مضاجعنا لعدة قرون ؟!...

وأمام هذا الحدث الجلل؛ استشعر المسلمون الخطر؛ فبدأت؛ على امتداد الساحة الاسلامية و حركة الدفاع عن الحلافة الاسلامية و ... وكانت أول عمل إسلامي يشارك فيه الفتى الصحفى أبو الأعلى المودودي، وهو ابن ستة عشر عاما 1..

وفى نفس العام [ ١٣٣٧ هـ ١٩١٩ م ] أسهم إسهاما بارزا فى المجلس الذى تكون لإعانة ومساعدة المسلمين ، بالهند ... ثم كون فى العام التالى [ ١٣٣٨ هـ ١٩٢٠ م ] جبهة صحفية ، تعمل لتحرير الأمة الاسلامية ، وتبليغ دعوة الاسلام ، ونصرة المسلمين !..

وهذا النشاط الاسلامي ، الذي اجتذب المودودي ، دفعه دفعا إلى الاهتهام بتثقيف نفسه إسلاميا وعربيا ، فبدأ [ ١٣٣٩ هـ ١٩٢١ م ] يدرس الأدب العربي ، وتفسير القرآن الكريم ، والحديث النبوى الشريف ، وكذلك المنطق ، والفلسفة ، بالاضافة إلى دراسة اللغة

الانجليزية ، والمطالعة في آدابها ...

ومع الدراسة المعمقة ، استمر المودودي يمارس العمل بالصحافة ، وأضاف إلى ذلك : الخطابة حول القضايا الاسلامية ... ثم انعطف إلى التأليف ....

وفى الوقت الذى كانت أوربا الاستعمارية قد جعلت صدور المسلمين أغمادا لسيوفها !.. كان قطاع من و هنادكة و الهند ينتقدون الاسلام ، زاعمين أنه قد التشر بالسيف ، وليس بالحجة والقدوة والمنطق والبرهان !... ويومها وجه الزعيم المسلم الهندى عمد على جوهر [ ١٢٩٥ - ١٣٥٠ هـ ١٣٧٨ - ١٩٣١ م] نداءه إلى الشباب أن يردوا على هذا الايهام ، الذى شارك فيه الزعيم غاندى [ ١٢٨٦ - ١٣٦٧ هـ ١٨٦٩ - على هذا الايهام ) الذى شارك فيه الزعيم غاندى [ ١٢٨٦ - ١٣٦٧ هـ ١٨٦٩ م] . أبداء أبو الأعلى المودودى .. فكان طليعة تآليفه الاسلامية كتابه [ الجهاد فى الاسلام] الذى اكتمل [ ١٣٤٧ هـ ١٣٤٨ م] .. ليكون استهلالا ذا دلالة على ما ستحفل به سنوات حياته القادمة من أحداث ونضالات ، جعلت منه و المفكر ... المناضل و الذى قاد واحدة من فصائل و الصحوة الاسلامية و فى الهند وباكستان ... فيما بعد ... وأحدث ، ولا يزال ، مالم يحدثه الكثيرون فى تيار الصحوة الاسلامية على امتداد عالم الأسلام والمسلمين ا...

\* \* \*

وبعد أن كان المودودى يخاطب القارىء المسلم الهندى من خلال صحف ومجلات ، يصدرها الآخرون .. أصدر في [ ١٣٥١ هـ ١٩٣٢ م] مجلته [ ترجمان القرآن ] من مدينة وحيدر آباد الدكن ، لتكون المنبر الفكرى الذى تابع فيه دعوته لبعث الاسلام وتجديده ولإيقاظ المسلمين ونهضتهم ... ولقد جعل شعار هذه المجلة كلمات تقول : ١ احملوا هـ أيها المسلمون هـ دعوة القرآن ، وانهضوا ، وحلقوا فوق العالم ، ؟!...

وكانت الهند تموج بأحداث حركة التحرير الثائرة طلبا للحرية والاستقلال عن الاستعمار الانجليزى ، يقودها [ حزب المؤتمر ] ، الذى يقوده ، روحيا : غاندى ، وتنظيميا جواهر لال نهرو [ ١٣٠٦ – ١٣٨٩ هـ ١٩٦٤ – ١٩٦٤ م ] ، والذى انخرط فيه جمهور الهنادكة ، والقطاع الأكبر من المثقفين والساسة والشباب المسلمين ... وإلى جانب هذا الحزب كان تيار إسلامى ، يدعو إلى التميز عن هذه الحركة ، في و التنظيم و ، إيمانا منه باختلاف صورة المستقبل عند المسلم عنها عند الهندوكى ، لما بينهما من اختلاف و قومى و ، باختلاف صورة المستقبل عند المسلم عنها عند الهندوكى ، لما بينهما من اختلاف و قومى و ، باختلاف عدد إقبال [ ١٩٣٨ – ١٩٣٨ – ١٩٣٨ م ] من أبرز رموز هذا النيار ..

وكان تأثير المودودى \_ عبر [ ترجمان القرآن ] \_ عاملا من عوامل اشتداد ساعد هذا التيار الاسلامي ، الذي تبلور في حزب [ الرابطة الاسلامية ] ، والذي حسم الموقف فدعا إلى استقلال الولايات ذات الأغلبية الاسلامية ، ذاتيا ، عن تلك التي أغلبيتها هنادكة ، في مؤتمره الذي عقد في ه لنكو \* [ ١٩٣٦ هـ سنة ١٩٣٧ م ] ... ولشهرة المودودي ، التي أبرزته في محيط التيار الاسلامي ، ولتعاظم تأثيره ، دعاه ، في ذات العام ، المفكر إقبال إلى و لاهور \* ، ليمارس نشاطه منها .. فلبي الدعوة ، وغادر \* حيدر آباد الدكن \* إلى و لاهور \* ... وفي العام التالي [ ١٣٥٧ هـ ١٩٣٨ م ] انتقل إقبال الى جوار ربه ... واشتد النضال الفكري للمودودي ضد دعاة \* القومية الهندية الواحدة \* ، وفي سبيل مستقبل مستقبل ، سياسيا ، للمسلمين الهنود ، هميزهم قوميا وحضاريا عن \* الهندوك \* ..

وفى السنوات الثلاث التى أعقبت موت إقبال [ ١٣٥٨ – ١٣٦٠ هـ ١٩٣٩ -- ١٩٤١ م ] كتب المودودي مؤلفاته التى بلورت فكره السياسي الاسلامي ، والذى واجه به التحدى الحضاري ه الذي كان يواجه مسلمي الهند في ذلك التاريخ ، والذي كان يتمثل في فكر الحضارة الغربية الغازية ، حول :

- ١ القومية السياسية المبنية على و وحدة الأرض و ، و و المصلحة السياسية الواحدة و لعموم الهنود في التحرر من الاستعمار الانجليزي ..
- ٢ والدولة و الديمقراطية » \_ على النمط الغربى \_ التي تحكمها و الأغلبية ، وتخضع فيها
   و الأقلية » ..
- ٣ -- و﴿ العلمانية ﴾ ، التي تفصل ﴿ الدين ﴾ عن ﴿ الدولة ﴾ ، ولا تجعل الدين قسمة يتمايز بها الناس قوميا وحضاريا . . وما تمثله هذه ﴿ العلمانية ﴾ من سبادة ﴿ الروح المادية ﴾ للحضارة الغربية في مختلف مناحى الحياة . . .

أما الجناح الآخر لهذا و التحدى الحضارى و فكان و التخلف الموروث و ، والمحسوب سر زورا وبهتانا سر على الاسلام ، والمتمثل فى الفكر و الاسلامي والتقليدي ، السائد فى المؤسسات و الاسلامية و التقليدية .. وهو الفكر الذي طمس تألق الاسلام وجاذبيته ، فأسهم هذا الطمس فى دفع الكثيرين من مسلمي الهند إلى صفوف حزب المؤتمر ، بعد أن آمنوا بأن النمط الحضاري الغربي هو أنسب الأنماط الحضارية لنهضة و عموم الهند و أن

وكانت كتب المودودي ، التي صاغ فيها فكره الذي واجه به ... بل تحدى ... هذا « التحدي الحضاري » ، هي :

١ – [ المسلمون والصراع السياسي الراهن ] الذي كتبه [ ١٣٥٦ هـ١٩٣٧ م ] ..

- ٢ و[ الأمة الاسلامية وقضية القومية ] الذي كتبه [ ١٣٥٧ هـ ١٩٣٨ م ] ..
- ٣ و[ النظرية السياسية الإسلامية ] وهي محاضرة القاها [ ١٣٥٨ هـ ١٩٣٩ م ] ..
- ٤ و[ الحكومة الاسلامية ] الذي كتب فصوله بين [ ١٣٥٨ هـ ١٩٣٩ م ]
   و [ ١٣٦٠ هـ ١٩٤١ م ] ..
  - ٥ و[ موجز تاريخ التجديد وإحيائه ] الذي كتبه [ ١٣٥٩ هـ ١٩٤٠ م ] ..

وفي الوقت الذي كان المودودي لا يبلور لا فيه لا الفكر .... المناصل لا ، الذي تحدى به ما سماه لا الجاهلية لا ، بشكليها وجناحيها لا الواقد ... الغربي لا ، ولا الموروث ... المنتخط لا ا.. في ذات الوقت كان يسعى إلى لا بلورة لا الأداة التنظيمية لا ، القادرة على وضع هذا الفكر الاسلامي في التطبيق ، وقيادة النهضة الاسلامية والبعث الحضاري الاسلامي الجديد .. كان يسعى إلى تكوين [ الجماعة الاسلامية ] ، التي تخرج الأمة من لا الجاهلية لا لا و الاسلام لا من جديد ، كا صنع ذلك ، من قبل جيل الصحابة بقيادة الرسول محمد ، عليه الصلاة والسلام ا.. ذلك أن المودودي قد خابت آماله في حزب [ الرابطة الاسلامية ] ، الذي كان يقوده محمد على جناح [ ۱۲۹۳ – ۱۳۲۷ هـ ۱۸۷۱ – ۱۸۷۸ م ] ... لأنه وإن دعا إلى استقلال مسلمي الهند عن هنادكتها ، ولتن آمن بتميز المسلمين قوميا ، إلا أن هذا الحزب قد كان غارقا في لا روح التغريب لا الذي أشاعته الغزوة الاستعمارية الأوربية في البلاد ، حتى لقد تصور و القومية الاسلامية لا على النحو الذي كانت عليه صورة القومية في الفكر الغربي إلى حد كبير ا..

ومع تبلور فكر المودودى هذا ... وهو و فكر ... مناصل ع ... امتلك و الأداة ... المناصلة » ، عندما اجتمع بـ و لاهور » ، استجابة لدعوته ، خمسة وسبعون رجلا ، فأسسوا إ الجماعة الإسلامية ] في ٣ شعبان سنة ١٣٦٠ هـ ٢٦ أغسطس سنة ١٩٤١ م ، وانتخبوا الأستاذ المودودي أميرا لها .. فبدأت بهذه الجماعة مسيزة واحدة من فصائل تبار و الصحوة الاسلامية ، ، ذات الطابع المتميز ، فيما طرحته من و فكر » ، وفقا لما تميز به و الواقع ، الذي قامت فيه ، وتصدت لتجديده وتغييره ؟!..

6 p b

## في مواجهة « الجاهلية الموروثة » ؟! :

كانت المرة الأولى التي يشيع فيها ، بأدبيات إحدى فصائل ، الصحوة الاسلامية ، ، وصف واقع الأمة بـ « الجاهلية » ! ويتكرر الحديث عن « ارتداد ، المجتمع ... « المسمى »

بالاسلامي ... إلى و الجاهلية و المماثلة لتلك التي أخرج الاسلام العرب من ظلماتها إلى نوره وتنويره .. وكان الأستاذ المودودي هو الذي ارتاد المنحي الجديد في وصف وتشخيص واقع المسلمين .. ففكرهم الموروث: جاهلي .. والوافد الذي أخلوه عن الحضارة الغربية و جاهلية .. جديدة .. معاصرة .. متحضرة 19 ه(١) ... ذلك و أن دين الله قد وزيء وغلب على أمره بيد الكفر وأهله ، وأن حدود الله ما انتهكت واعتدى عليها فحسب ، بل إنها تكاد تنعدم من الوجود ، لأجل غلبة الكفر ، وأن شريعة الله قد أهملت ونبلت وراء الظهور ، لا عملا فقط ، بل بموجب القانون أيضا ، وأن أرض الله قد اعتلت فيها كلمة أعداء الله ه (٢) وا..

فالكفار أعداء الله ... الإشارة هنا إلى المستعمرين الغربيين ... قد غلبوا المسلمين ... بالعدوان المادى والفكرى ... على الدنيا وعلى الدين .. نقد احتلوا الأرض ، ونهبوا الاروة ، واستعبدوا البشر ... وفوق ذلك طاردوا الاسلام حتى طردوه من المؤسسات الاسلامية ، مدرسة ، ومحكمة ، وديوانا ، ومن عقول الفئة التي تعلمت وتثقفت وغدت ذات تأثير يسهم في عموم الابتلاء بالجاهلية بين العامة والجماهير ... ولقد تمادى أعداء الله ، فتجاوزوا مرحلة مطاردة الاسلام وطرده عمليا من واقع المسلمين وفكرهم ، وبلغوا مرحلة و تقنين ، هلما العلرد ، عندما جعلوا شرائعهم هي الحاكمة في بلاد المسلمين بدلا من شريعة الله ، وحرسوا ذلك الانقلاب ، لا بجيوشهم وحدها ، بل وبالذين و تغربوا ، ممن ينتسبون إلى الاسلام ؟!..

ولقد أعان أعداء الله على إحكام سيطرة و جاهليتهم الحديثة و هذه على مقدرات بلادنا ، أنهم سد عندما غزوها د وجدوها تعيش جاهلية موروثة منذ قرون عديدة .. وهذه و الجاهلية الموروثة و كانت قد اضعفت مقاومة الأمة ، عندما نزعت سلاحها الفعال : الاسلام ... وأوهنت عزمها بقرون الانحطاط الذي عم مناحي الحياة ، الدينية والخلقية والفكرية ، طوال تلك القرون .. لقد فتحت و الجاهلية الموروثة و الباب و للجاهلية المحديثة و ، وأغرت الوحش بضعف الفريسة !.. فكان و الاستعباد الذي ابتلينا به في القرن التاسع عشر نتيجة محتومة لانحطاطنا الديني والخلقي والفكري ، الذي كنا متردين فيه من قرون عديدة ! .. و (1)

<sup>(</sup>۱) انظر المودودى: [الحكومة الاسلامية] ص ١١٣، ١٥٥ . ترجمة: أحمد إدريس . طبعة القاهرة سنة ١٣٩٧هـ سنة ١٣٩٧هـ سنة ١٩٧٧م ، و[الأمة الاسلامية وقضية القومية ] ص ١٣٠ ترجمة: د . سمير عبد الحميد ابراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٤٠١هـ سنة ١٩٨١م ، و[موجز تاريخ تجديد الدين وإحياله ] ص ٣٩ ، ٣٢ ، ترجمة : محمد كاظم سبالى . طبعة يووت منة ١٣٩٥هـ سنة ١٩٧٥م ، الح ، الح .

<sup>(</sup>٢) المردودي ( الاسس الاخلاقية للحركة الاسلامية ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م .

 <sup>(</sup>٣) المودودى [ واقع المسلمين وسييل النبوض بهم ] ص ١٧٩ . ترجمة : محمد عاصم الحداد . طبعة بيروث سنة ١٣٩٥هـ.
 سنة ١٩٧٥ م .

ولم يكن الأمراء و والساسة و هم ، وحدهم ، المستولون عن سيادة و الجاهلية الموروثة و ديار الاسلام .. بل إن حملة الدين وعلماء يتحملون في ذلك وزرا كبيرا .. لقد كانوا و يستبلون بكتاب الله !.. ويعلون أنفسهم حملة له من دون غيرهم ، فيحرمون العامة علمه ، وينفلون في الناس أحكامهم ، يجلون ما يشاءون ، ويحرمون ما يريدون ، زاعمين أن الله ينطق بألسنتهم ، وبمثل هذه الحيلة يقهرون الناس على أن يتبعوهم ويتخلوهم أربابا من دون الله سد وهذا هو الأصل للبرهمية (أ) والبابوية (أ) السائدة في مختلف أنحاء المعمورة إلى يومنا هذا ، بصور مختلفة وبأسماء متنوعة ، وهي التي اتخذت منها بعض الشعوب والقبائل والبيوتات آلة وحيدة لسيادتهم وسلطتهم على الناس !.. ه(1)

لقد تحولوا من ٥ علماء دين ٥ إلى ٥ رجال دين ٥ ، ثم حولوا الدين إلى قوة أعانت المستبدين على الاستبداد .. وهكذا أصبحوا ﴿ يضاهئون قول الذين كفروا من قبل ﴾ (٧٠).. ويتبعون سنن من قبلهم في طريق الجاهلية ، التي ما جاء الاسلام إلا ليمحوها ويرفع عارها عن جبين الانسان 1..

أما تاريخ بدء تسرب هذه ٥ الجاهلية الموروثة ٤ إلى حياة الأمة ، فإن الأستاذ المودودى يعود به إلى عهد الخليفة الراشد الثالث عثمان بن عفان [ ٤٧ ق. هـ ٧٧ - ٥٦ م ] رضى الله عنه وأرضاه !..

ففي رأى المودودي أن النبوة قد جاءت لتنجز مهاما ثلاثة :

أولاها: إحداث الانقلاب الفكرى والنظرى في عموم الانسانية ..

وثانيتها : تكوين الجماعة المؤمنة بالفكر النظرى الالهى الجديد ، تعمل لانتزاع السلطة من أيدى الجاهلية المسيطرة ، مستخدمة الأسلحة المتاحة والمناسبة في و المدنية ، القائمة يومتذ ..

وثالثتها : إقامة الحكم الاسلامي ــ البديل للجاهلية ــ وتنظيم كافة شعب المدنية على الأسس الاسلامية الخالصة .. ثم الانطلاق لتوسيع الدائرة التي يسودها حكم الاسلام ...

<sup>(1)</sup> الطبقة العليا ... مثبقة الكهنة ومفسرى الكنب النهنية ... في الديانة الهندوكية .

<sup>(</sup>a) المثلة و للسلطة الدينية و في المسجية .

 <sup>(</sup>٦) المودودي [ نظرية الاسلام السياسية ] ص ٢٢ ، ٢٢ ، ٢٢ . ترجمة ؛ خليل حسن الاصلاحي . طبعة بيروت سنة ١٣٨٩هـ.
 منة ١٩٦٩ م سد ضمن مجموعة عنوانها ٤ نظرية الاسلام وهديه في السياسة والقانون والدستور ٥ .

<sup>(</sup>٧) التونة: ٣٠.

فالعقيدة أولا ... ثم الجماعة التى تتجسد فيها هذه العقيدة حركة تسعى بين الناس ... ثم المجتمع الذى تتجسد فيه هذه العقيدة ... والذى ينطلق ، بالجهاد ، لتوسيع دائرة الاسلام وتقليص سيطرة الجاهلية وقبضتها عن رقاب البشر وحياتهم ...

تلك هي مهام النبوة ــ بل مهام كل النبوات والرسالات ــ .. ولقد أنجزها وأتمها الرسول ، عليه ، في السنوات الثلاث والعشرين التي عاشها بعد البعثة .. ثم سار على دربه أبو بكر الصديق [ ١٥ق. ه ١٣هـ ١٧٥ - ١٣٤ م] وعمر الفاروق [ ١٤٥ ه ١٣٥ م ١٩٠ م ١٤٠ م ١ منى الله عنها ... فلما انتقل الأمر إلى عنمان بن عفان سار على ذات النبج عدة سنين .. ثم .. حدثت الثغرة ، التي نجم منها قرن الجاهلية من جديد !.. والمودودي يتحدث عن هذا التحول ، الذي يسميه : و وثبة الجاهلية ع .. فيقول : إن والمودودي يتحدث عن هذا التحول ، الذي يسميه : و وثبة الجاهلية ع .. فيقول : إن والمودودي المناف المناف المناف المناف المناف المناف المناف وإن حاول عنها أن لا يتصف بمنا في الاسلامي . وإن تيارها الجارف وإن حاول عنهان ، رضى الله عنه ، سده ببذل نفسه ومهجته ، إلا أنه لم ينكفيء . ثم خلفه على ، كرم عنها ، لكنه لم يستطع أن يدفع هذا الانقلاب الرجمي المركوس حتى ببذل نفسه ، الجاهلية منها ، لكنه لم يستطع أن يدفع هذا الانقلاب الرجمي المركوس حتى ببذل نفسه ، والمناف يقوم على قواعد الجاهلية بدلا من قواعد الاسلام و المناف المناف والسلطة يقوم على قواعد الجاهلية بدلا من قواعد الاسلام و الها إلى المناف المناف والسلطة المناف المناف المناف المناف المناف المناف المناف المناف والسلطة يقوم على قواعد الجاهلية بدلا من قواعد الاسلام و المناف المناف المناف والسلطة يقوم على قواعد الجاهلية بدلا من قواعد الاسلام و المناف المناف

تلك كانت بداية ٥ وثبة الجاهلية ٤ القديمة من جديد ؟١

م حدث ـ ولفترة لم تتعد العامين ـ ف ظل حكم الراشد الخامس عمر بن عبد العزيز [ ٦١ - ١٠١ ه ٢٠١ - ٧٢٠ م] ـ حدث أن انجلت الجاهلية عن الحكم والسلطة ، لكنها عادت واستحكمت ـ بعد وفاته ـ من جديد !.. فلقد و التقلت أزمة السياسة والحكومة ، بعد عمر بن عبد العزيز ، إلى أيدى الجاهلية للأبد ! ه .. فالأمويون والعباسيون والأتراك قد و استوردوا فلسفات اليونان والروم والعجم ، وأشاعوها بين المسلمين على صوريها التي كانت عليها .. فانتشرت ضلالات الجاهلية الأولى ـ [ جاهلية اليونان وما ناظرها ] ـ وأباطيلها في جميع العلوم والفنون والتمدن والاجتماع ! وألا

وهنا نلاحظ أن المودودى ، في تقييمه لهذا الاتصال الحضارى والتفاعل بين العرب وغيرهم من الأمم ، قد اختلف مع حسن البنا في تقييم هذا الاتصال وذلك التفاعل ... فالبنا

 <sup>(</sup>A) [ موجز تاريخ تجديد الدين وإحيائه ] ص ٢٤ – ٣٧ .

<sup>(</sup>٩) الرجم السابق ، ص ٦٣ ، ٦٤ ،

قد رآه ظاهرة صحية، لم تحول الأمة عن هويتها المتميزة (۱٬۰)، على حين يعتبره المودودي دعما جاهليا شد من أزر الجاهلية التي وثبت منذ عصر عثان بن عفان !..

ثم يتنبع المودودى خط سير نمو التأثيرات الجاهلية في حياة المسلمين وتكوينهم العقلي ... فالتتار حرغم إسلامهم حر أضافوا و إضافة جاهلية و عندما حكموا ، لأنهم و كانوا أشد وأرسخ في جاهليتهم ممن سبقهم من ولاة الأتراك ... فشاع التقليد الجامد إلى حد أن عاد مختلف المذاهب الفقهية والكلامية كأنها ديانات برأسها ، وأصبح الاجتهاد معصية ، وعادت البدع والخرافات أمورا مستندة إلى الشرع ، وصار الرجوع إلى الكتاب والسنة ذنبا لا يغتفر حد [ مات بسبه في السجن مجتهد مناضل مثل ابن تيمية [ ٦٦١ - ٩٦٨ م ] حركون من العوام الجهلة الضلال ، والعلماء أولى النظر الضيق من طلاب الدنيا ، والملوك الجاهلين الغاشمين : اتحاد ثلاثي عجيب ؟!.. والما

ولم يكن الماليك \_ بصدد هذه الجاهلية \_ بدعا عمن سبقهم من الملوك والسلاطين .. فلقد حكموا في و الدولة و و المجتمع و ، بل وفي و شتونهم الشخصية و في أغلب الأحوال \_ و بالدستور الجنكيزى و !.. ولم يبق للشريعة الاسلامية ميدان تحكمه إلا و الأمور الشخصية للعامة ، من مثل النكاح والطلاق والميراث و .. حتى لقد و أذنوا في قيام دور البغاء .. وضربت على البغايا ضريبة يودع دخلها في بيت مال و اللولة الاسلامية و (١٦) و الله الله الله و (١٦)

وهكذا بلغ امر استبداد الجاهلية بالحكم والسلطة ، في حياة المسلمين ، إلى الحد الذي أصبحت فيه علاقة المسلمين بشريعتهم كعلاقة أهل الذمة بشريعتهم ، في ظل الدولة الاسلامية .. لا تتعدى و القانون الشخصي و إلى حكم الدولة والهيمنة على توجيه المجتمع والحياة ؟!..

لكن ... لأن الله ، الذى أنزل الذكر ، قد تكفل بنعفظه .. ولأن هذا الدين قد صار فكرية الأمة ، ورسالتها في الحياة ، ومظهر امتيازها وتميزها عن الأمم الأخرى ... فلقد عجزت ظلمة الجاهلية عن أن تمحو آية الاسلام !..

لقد زادت شوائبها ، فذهبت بنقائه .. بل وهددته عندما خلعت فعاليته عن مجالات حياتية حيوية .. لكنها وقفت عند حدود : التشويه له ، نتيجة اختلاطها به ، دون أن تنجح

<sup>· (</sup>١٠) حسن البنا [ بين الأمس واليوم ] مجموعة الرسائل . ص ١٣٠ .

<sup>(</sup>١١) ﴿ مُوحَرُ تَارِئَخُ تَجِدَيْدُ الدِّينِ وَإِحْيَالُهُ ﴾ ص ٧٤ . ٧٥ .

<sup>(</sup>۱۲) المرجع السابق، ص ۷۲.

ف إجلائه عن مملكته .. فظل ا الإسلام يعم ببركاته وخيراته ... ولو على وجه غير مباشر ... قصور الدول والحكومات ، ومدارس الفلسفة والحكمة ، ودور التجارة والصناعة ، وزوايا الحلوة والاعتكاف ، وسائر شعب الحياة ، واستمر نفوذه في العامة ، على رغم أنف جاهلية الشرك ... وظل مستوى أخلاق الشعوب المسلمة أعلى وأرفع دائما من أخلاق سائر الأم . وفوق ذلك كله ، ماخلا عصر من العصور من أناس استمسكوا بعروة الاسلام وسعوا في إحياء هدايته العلمية والعملية في حياتهم أنفسهم وفي الحلقة المحدودة الواقعة تحت تأثيرهم ونفوذهم "(١٣)

ولهذه و الردة الجاهلية ٥ ، التي خالطت الاسلام واختلطت بتعاليمه ، والتي أقصته عن مجالات حياتية حيوية ، وشوهت بعض عقائده في تصورات العوام .. ولدى المتصوفة ، وفقهاء التقليد والجمود ... لهذا التقييم الذي حدده الاستاذ المودودي لمسيرة الاسلام والجاهلية ، واختلاطهما في الواقع الذي عاشه ويعيشه المسلمون .. برزت في كتابات الرجل أوصاف و الردة و وو الكفر ، في وصف و المجتمع ، وإن تحرج أو عارض في إطلاقها على والفرد ، أو و الجماعة ، المسلمة !..

فهو ، فيما يتعلق و بالفرد ، يفرق بين و الاسلام القانونى ، الذى يدخل و الفرد ، في إطاره ، ويكتسب حقوقه ، ويتمتع بحمايته ، بمجرد تحصيله لحده ، وهو : النطق بالشهادتين ، والتصديق بأساسيات المدين .. يفرق بين هذا و الاسلام القانونى ، ... الذى الذا وقف عند هذا الحد كان و ناقصا ، ... وبين و الاسلام الكامل ، الذى هو و جوهر الاسلام ، عندما ينطبع و الذهن ، وه السلوك ، بطابع الاسلام ... ففي الحالة الأولى يقف و الفرد ، عند و شكل الاسلام ، ، وفي و إطاره القانونى ، أما في الحال الثاني فإنه المسلم الكامل ، المتدين و بجوهر الاسلام ، ! .. فإذا ما سلك الانسان في شئونه و الاجتاعية ، ... كالسياسة والاقتصاد ... السلوك اللاإسلامي كان كمن و يرتد جزئيا ، عن الاسلام ؟!..

و فالمسلم ، من الناحية القانونية ، هو من ينطق بالشهادة شفاهة ، ولا ينكر أساسيات الدين . وبهذا المعنى يدخل في دائرة الاسلام كل مسلم لا يزيد في جوهره عن ذلك . وليس في وسعنا أن تسميه كافرا ، أو نمته حقوقه التي يحصل عليها في المجتمع الاسلامي بمجرد إقراره بالاسلام . غير أن هذا ليس الاسلام عينه ، بل هو إجازة أو تصريح بالدخول في دائرة الاسلام . أما جوهر الاسلام فهو : أن تطوع ذهنك وفق مبادىء الاسلام ، ويصبح أسلوب تفكيرك هو أسلوب القرآن في التفكير ، وتصير نظرتك إلى الحياة وأمورها هي نظرة القرآن فا ، وتزن الأشياء بالمعيار الذي اختاره القرآن وحدده ، وأن يكون هدفك الشخصي والجماعي هو الهدف الذي ينه القرآن وأقره ، وأن تتخلى وأن يكون هدفك الشخصي والجماعي هو الهدف الذي ينه القرآن وأقره ، وأن تتخلى

<sup>(</sup>١٣) الرجع السابق . ص ٤١ ، ٢٤ .

عن مختلف طرق الحياة وتختار طريقا تحدد اخياره بما تلقّاه من قوانين القرآن والسنة المحمدية ، فإن قبل عقلك هذا ، وتوحدت مشاعرك ومشاعر القرآن ، فإن السبيل الذي تسلكه في الحياة لن يكون غير ماسماه القرآن : سبيل المؤمنين .. ه (١٤٠)

هكذا وسع المودودى من إطار • الاسلام القانونى • ـــ • شكل الاسلام • ــ ليشمل كل من نطق بالشهادتين ولم ينكر أساسيات الدين ، ومنع وصفه • بالكفر • أو حرمانه حقوق المسلم في انجتمع الذي يعيش فيه ، حتى لو كان عاصيا !... وأيضا ضيق من نطاق • الاسلام الجوهرى • ، حتى لقد جعل نطاقه ـــ بعد ما عدد من شروطه وعلاماته ــ يكاد أن يكون خاصا بالصفوة الصالحة المناضلة في سبيل سيادة الاسلام !..

لقد حنا المودودى على و الفرد و ، فتحرج من و تكفيره و ، ماوجد إلى دخوله في إطار و الاسلام القانوني و منفذا .. ولقد كتب \_ وهو الذي اتهم بالكفر من تيار الجمود ، المدافع عن و الجاهلية الموروثة و الله عن يعن مؤمنا كان وكأنه قتله ، وإن من يكفر مؤمنا كان وكأنه قتله . إن التكفير ليس حقا لكل فرد . والتفكير جرم اجتاعي أيضا ، إنه ضد المجتمع الإسلامي كله ، ويضر كثيرا بالمسلمين ككل ... وللأسف ، إن علماءنا الكرام ليسوا على استعداد لترك هذا السلوك بأي شكل من الأشكال ، لقد أهملوا التفريق بين الأصول والفروع ، وبين النص والتأويل ، فجعلوا من الفروع أصولا ، طبقا المعمود أو فهمه أسلافهم السابقون عليهم \_ وكان من نتيجة هذا أن كفروا من يقوم برفض فروعهم أو تأويلاتهم الدينية ! . ليت العلماء يشعرون بخطتهم ، ويرحموا الاسلام والمسلمين ، بل يرحموا أنفسهم ، ويتراجعوا عن هذا السلوك المشين الذي أخجلوا به أمتهم ، هذه الأمة التي وضعتهم ... أي علماء الدين ... بين رموش عيونها ؟! .. ه (١٥٠) أمتهم ، هذه الأمة التي وضعتهم ... ألودودي في و تكفير ، الفرد بالمعاصي المتعلقة بالتكاليف

لكن .. بقدر ، تحرج ، المودودى فى ، تكفير ، الفرد بالمعاصى المتعلقة بالتكاليف الفردية ... فروض العين ... كانت ، جرأته ، في الحكم ، بالردة الجزئية ، المفضية إلى اللردة النهائية ، على هذا ، الفرد ، إن هو عصى الله وخالف شريعته فى ، التكاليف الاجتماعية ، . وكذلك على ، المجتمع ، الذي يسلك هذا السبيل !..

فهو خاطب ه الفرد ، قائلا : إنك ، إن سلكت في قضاياك السياسية والاقتصادية مسلكا يتفق وخطة أخرى غير خطة الاسلام المحكمة ، فإن صنيعك هذا يعتبر ارتداداً جزئيا ، يفضى بك إلى ارتداد كلي نهائي ، (١٦٠)....

<sup>(</sup>١٤) [ الحكومة الاسلامية ] ص ١٣.

<sup>(</sup>١٥) تد . سمير عبد الحميد ابراهم [ أبو الأعل المودودى : فكره ودعوته ] ص ٨٦ ، ٨٨ . طبعة القاهرة منة ١٣٩٩هـ منة ١٩٧٩ م .

<sup>(</sup>١٦) ﴿ الْحُكُومَةِ الْأَسْلَامِيةِ مِ صُ ١٤ .

ويقطع بانتفاء و الاسلامية و عن و المجتمع و الذي يسلك هذا السبيل ، فيقول : ولعمر الحق ، لا يمكن لإنسان ــ مالم يكن مصابا في عقله ــ أن يتصور كون أحد من المجتمعات في الدنيا إسلاميا على الرغم من اختياره منهاجا غير منهاج الاسلام لحياته .... إن المجتمع إذا جاء ، على بصيرة منه ، وبإرادته الحرة ، يقرر بأن الشريعة لم تعد منهاجا لحياته ، وأد موف يصنع المنهاج لحياته بنفسه أو يقتبسه من مصدر غير مصدرها ، قليس تحلق عليه كلمة : و المجتمع الاسلامي و أبدا .. و(١٧).

والأستاذ المودودى لم يفرق بين الخروج عن الشريعة ... من الفرد أو المجتمع ... إنكارا لما وجحودا ، أو الخروج عليها تقصيرا وعصيانا ... الأمر الذى جعل صياغاته هذه تفعل ربما عكس ما أراد الرجل ، فتسهم فى شيوع تهم و الكفر ، وو الردة ، التى ألصقها كثيرون بمن تأثروا بفكره ، سواء على الأفراد أو على المجتمعات ، حتى لقد أزعج هذا الأمر إسلاميين كثيرين ، تحرجوا من مغبة الآثار المترتبة على شيوع و التكفير ، فى حياة المسلمين .. ولقد تأكد حدس هؤلاء ، خصوصا بعد أن أصبح و التكفير ، سلاحا تشهره و جماعات إسلامية ، فعدا مرضا يجعل بأس الاسلاميين بينهم شديدا ؟! ..

0 5 5

وبعد أن عرض الأستاذ المودودى ، لمظاهر و الجاهلية الموروثة ، ولتطورها ، مبلد أن نجم قربها فوثبت في عهد عثان بن عفان حتى عصر نا الجالى ... دعا إلى إنهاء هذه الثنائية التي أفسدت وتفسد على المسلمين دنياهم و آخرتهم ... فالجاهلية تمنعهم أن يحيوا حياتهم الإسلامية الصافية ، فينالون ثوابها في الآخرة ... والاسلام يمنعهم أن يحيوا الحياة المادية الصرفة التي يحياها أهل و الجاهلية الغربية الحديثة ، فهم محرومون من مظاهر قوتها المادية وتفوقها الدنيوى ؟!.. ولذلك فلابد من فصل و الجاهلية ، عن و الاسلام ، واستخلاص الاسلام ، والمدنيوى ألمور الدين والدنيا .. وتحديده ليكون للأمة و سبيل المؤمنين ، الذي دعانا الله إلى التزامه في أمور الدين والدنيا .. و فلابد أن نحلل مزيج الاسلام ، والأوضاع القديمة غير الاسلامية .. ثم نميز الأوضاع القديمة غير الاسلامية ، ونأخذ جوهر الاسلام الخالص ، الذي يثبت خلوصه ونقاؤه إذا عرضناه على مقياس الكتاب والسنة ... لابد من انجاز ذلك مهما كانت مقاومة الذين لهم ولوع شديد بجزء من أجزاء هذه الأوضاع القديمة ؟!.. ه (١٨)

<sup>(</sup>١٧٤) [ القانون الإسلامي وطرق تنفيذه في باكستان ] ص ١٥٢، ١٩٤، ترجمة: محمد عاصم الحداد. طبعة بيروت سنة ١٩٨٩هـ سنة ١٩٦٩م ـــ ضمن مجموعة عنوانها: [ نظرية الاسلام وهديه في السياسة والقانون ] .

<sup>(</sup>١٨) [ واقع المسلمين وسبيل النهوض بهم ] ص ١٧٨ ، ١٧٩ .

ذلك هو السبيل لمواجهة ؛ الجاهلية الموروثة » .. وتلك واحدة من مهام المجابهة والتصدى ؛ للتحدى الحضارى ؛ المفروض على الأمة ، والذى جمع إلى هذه ؛ الجاهلية الموروثة » : « جاهلية التغريب » التي وفدت علينا في ركاب الغزاة الأوربيين !..

\$ \$ <u>...</u>

# وفى مواجهة « الجاهلية الوافدة » :

ولقد كان طبيعيا في ظروف بلد مستعمر كالهند ، أن تكون المعركة الكبرى بين الصحوة الإسلامية وبين فكرية ، التغريب ، الوافدة مع الغزوة الاستعمارية الحديثة ، فهى الخطر الرئيسي والأكبر على ، الحاضر ، وعلى ، المستقبل ، بل وعلى ، الماضى الموروث ، نقيا ذلك الماضى الموروث أو مشوبا ، بالجاهلية القديمة ، إ.. لقد كان ، التغريب ، هو الطامة الكبرى التي تصدى لها الأستاذ المودودي و الجماعة الاسلامية ] ، بل لقد كانت هذه والفكرية التغريبية ، هي التي استفرت الضمير المسلم في الهند واستنفرته لينتفض في هذه المصورة الحادة التي تجسدت في المودودي وجماعته الاسلامية .. فعلى قدر خطورة التحدي كان الرد الذي انبعث لمواجهته ..

وعلى هذه الجبهة كان الابداع الأعظم لأبى الأعلى المودودي ..

لقد أدرك الرجل ، ما أدركه الشيخ حسن البنا ، من أن الخطر الأعظم للغزوة الاستعمارية الغربية على بلاد الاسلام ماثل ومتمثل في الجانب الفكرى والحضارى ، . فهو يثير و دهشة ، الصفوة المثقفة ، على حين يستفزها ويغضبها جانب الاحتلال العسكرى والسيطرة السياسية والنهب الاقتصادى ، وعلى حين لايرد بذهن أحد ... سوى القلة الخائنة العميلة ... أن مستقبلنا يجب أن يكون في الخضوع للسيطرة العسكرية والسياسية والاقتصادية للاستعمار ، فإن الصفوة المثقفة المتغربة ترى ... بإخلاص المؤمن ... أن نهضتنا المنشودة وقوتنا المأمولة ، بل وانعتاقنا وتحررنا من و الغرب ، هي في سلوك طريقه ، والتشبه به ، أي في التخلي عن موروثنا القديم ، ذي الصورة العاجزة الكريهة ، صورة و الجاهلية القديمة ، واختيار ، الوافد الغرب ، الحديث ال.

فنحن هنا ، بإزاء و التغريب و ، أمام و احتلال و محبب إلى نفوس الصفوة المتغربة ، جعلت منه هدفا وغاية ، تقيم لأجلها المؤسسات ، وترسل البعثات ، وتنفق الجهود لدعم أركان هذا و الاحتلال و !..

ثم إن نجاح خطة التغريب، فضلا عن أنها ستفصل حاضر الأمة عن ماضيها،

وتسلخها عن الروح القدسية السارية فى عقلها وضميرها انبعاثا من دينها الحنيف ، وتحرمها النميز والتمايز الحضارى الذى يجعل لها دورا مستقلا ومطلوبا فى العطاء الحضارى الانسانى ... فضلا عن هذه المثالب التى يهدد بها التغريب حاضر الأمة ومستقبلها ، فإنه يمثل النصر النهائى والكامل لروح العداء الصليبية التى حركت الغرب تاريخيا ، ومازالت تحركه ، للعنوان على أمتنا ، ومن ثم يمثل تكريس هزيمتنا أمام هذه الروح الصليبية ، عندما نتحول إلى و هامش حضارى » تابع لهذا الغرب !.. وفوق ذلك كله ، فإن تحولنا إلى و هامش تابع » فى الحضارة ، هو السبيل لتكريس التبعية فى و السياسة » وو الأمن » وو الاقتصاد » ... فكأننا ، إذا سلكنا هذا الطريق ، سنكون قد سعينا لا للتحرر وإنما لتكريس وتأبيد فلاستعمار ؟!..

هكذا أبصر الأستاذ المودودى ، فى عبقرية المسلم الذى انطبع عقله وضميره بالطابع المتميز لحضارة الاسلام ، أبصر خطر الحضارة المادية الأوربية على الحاضر والمستقبل للإسلام والمسلمين : فكرا ، ووطنا ، وثروة .. وإنسانا ! .. فحدد أن التغريب هو الهزيمة الحقيقية ، بل قمة الهزيمة أمام الأعداء التاريخيين .. إنه الاختيار البائس ، للجاهلية بديلا عن الاسلام ؟!..

لقد أفاض الرجل في الحديث عن أن المسلمين بعد أن انهزموا أمام سيوف البلاد الغربية وقد استسلموا لتقافتها وحضارتها وفلسفتها ، فما لم يستطع سيف البلاد الغربية انجازه أكملته فدسفتها ، ولم تجر على العالم الاسلامي سيطرتها السياسية ماجره عليه غزوها الحضاري والفكري من البليات والمصائب ، فالسيطرة السياسية كانت تتحكم في الأجساد فقط ، أما السيطرة الحضارية والفكرية فقد تمكمت في العقول والأذهان ! . . ه (١٩١)

ويحلل المودودي موقف مختلف الفرقاء تجاه هذا ؛ الوافد الغربي ؛ ، وكيف استقطبت الصفوة إلى تيارين وموقفين رئيسيين :

أولهما : موقف الذين تجاوبوا مع و الواقد الغربي و التجاوب الالفعالي ] .. فاندهشوا له وبه ، وأقبلوا عليه إقبال من غلبت عليهم الدهشة فغشيت منهم البصائر والأبصار !.. ولقد قال هؤلاء : إنه و لا قبل لنا بالمقاومة ، بعد أن غلبنا على أمرنا ، واستولى علينا غيرنا ، وإننا إذا حاولنا المقاومة بؤنا بالفشل والحسران من كل وجهة ، فلابد لنا إذن أن نستفيد من كل فرصة من فرص الرقى والحياة تسنح لنا في هذا النظام الجديد !.. ه (٢٠٠).. كان هذا هو منطق أصحاب موقف [ التجاوب الانفعالي ] ... منطق المهزوم ، اليائس ، الباحث عن الاستفادة

<sup>(</sup>١٩) [ الطريق إلى وحدة الأمة الاسلامية ع ص ٢١ . ترجمة : د . سمير عبد الحديد ابراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٤٠١ هـ . (٢٠) [ واقع المسلمين وسبيل النهوض بهم ] ص ١٦١ ، ١٦٢ .

مما يراه نهاية ۽ الممكن ۽ وأقصاه !..

ورغم رفض المودودى لهذا الموقف ، وإدانته لأصحابه اللين صارعهم وناضل ضدهم .. إلا أنه ينصف الرعيل الأول منهم ، من ه جيل الهزيمة » في القرن الماضى ، ويذكر لهم رفضهم الجمود وجاهليته القديمة الموروثة ، واستفادتهم قدر الإمكان مما حملت الحضارة الغازية من أسباب الرق والاختراع .. • فلا بجال للريب في أن هذا التجاوب الانفعالي لم يكن كله ضررا فحسب ، بل كان فيه بعض جوانب النفع أيضا . فقد انقشع بذلك سحاب الجمود السابق ، وعرفنا به ماجاء به العصر الجديد من مظاهر الرق والاختراع .. ه (٢١) ... أما سلبيات هذا الموقف ... موقف التجاوب الانفعالي ... فهى كثيرة ، خطيرة .. • فلقد تغير بهذا التجاوب الانفعالي تصورنا للدين ، والأخلاق ، وفلسفتنا للحياة ، وتبدلت قيمنا ، وتزعزعت أسس طباعنا الفردية والاجتاعية ، وإننا وإن خرجنا من التقليد الأعمى وتزعزعت أسس طباعنا الفردية والاجتاعية ، وإننا وإن خرجنا من التقليد الأعمى من الوجهة الدينية والديوية معا ا.. ه (٢٢)

أما الفريق الآخر ، الذي لم ينفعل بالوافد الغربي ، فلقد تمثل في آ التجاوب الجمودي ] ... تجاوب أهل و التخلف الموروث ، الذين فزعوا من هذا الوافد ، وصدمت قوته وحيويته ضعفهم وعجزهم ، فانكفأوا على اللات الموروثة المتخلفة عن روح العصر ، بل والغريبة عن جوهر روح الاسلام الأول ا.. وأداروا الظهور لهذا الوافد ، وأغلقوا دون تأثيراته نوافذ العقول وأبواب القلوب .. و لقد كالت هذه الطائفة صخرة من الجمود في وجه هذا الوافد ، فسعت سعيها للمحافظة على ما كان أهل القرن الثامن عشر تركوه ورثه عنهم أهل القرن التاسع عشر من أوضاع في العلم والدين والأخلاق والاجتماع والتقاليد ، وأرادوا أن يستبقوا كل شيء منها بكل ما يحتوى عليه من أجزاء صالحة وغير والتقاليد ، وأرادوا أن يستبقوا كل شيء منها بكل ما يحتوى عليه من أجزاء صالحة وغير والتقاليد ، وأرادوا أن يستبقوا كل شيء منها بكل ما يحتوى عليه من أجزاء عالحة وغير والتقاليد ، وأرادوا أن يستبقوا كل شيء منها بكل ما يحتوى عليه من أجزاء عالحة عنه أوقاتهم ، بجد واهتمام ، في تحليل ما ورثوه عن الأقدمين ، ومعرفة ما يحسن الإبقاء عليه ومايحتاج إلى التغيير ، وكذلك ما تفكروا أصلا في معرفة ما يحسن أخله وما ينبغي رفضه وماجات به الحضارة الغربية .. ه (٢٣)

وكما اعترف المودودى بما لدى أصحاب [ التجاوب الانفعالي ] من إيجابيات ، أبرز كذلك إيجابيات أمل [ التجاوب الجمودى ] .. نقال : ، وإلى معترف بما كان ، ولايزال

<sup>(</sup>٢١) المرجع السابق . ص ١٦٧ .

<sup>(</sup>٢٢) المرجع السابق . ص ١٦٨ .

<sup>(</sup>٣٣) المرجع السابق ، ص ١٦٨ ، ١٦٨ .

في هذا التجاوب الجمودي من جوانب مهمة للنفع والافادة ، وفي القلب له مكانة يستحقها . فالحق أنه مابقي عندنا من علم القرآن والسنة والفقه إلا بفضله ، ومن حسناته التي لها قيمتها أن كان فينا رجال احتفظوا بما تركه أسلافنا من تراث في الدين والأخلاق وظلوا ينقلونه إلى الأجيال المتعاقبة .. ه (٢٤٠)

لقد انقسمت الأمة ، تجاه الغزوة الفكرية الحضارية الغربية ، إلى هذين التيارين : المقبلون المتقبلون ، دون روية ولا موقف نقدى ، بل فى انبهار واندهاش وانفعال ... والرافضون المزورون ، اعتصاما بالقديم لقدمه ، دونما موقف نقدى من القديم الموروث ومن الوافد الجديد ... وغاب الموقف الأفعل المطلوب .. الموقف الوسطى .. والثالث .. موقف التجديد للدين والنقد للتراث والبعث لخصائص الحضارة الاسلامية وثوابتها ، ثم التفاعل التجديد للذين والنقد المتراث والبعث لحسائص الحضارة الاسلامية وثوابتها ، ثم التفاعل مع الحضارات الأخرى ، من موقع المتميز والمستقل والرشيد ... وهذا هو الموقف المدى طرحه المودودي وهاعته الاسلامية على الناس ..

وإذا كان هذا هو تمليل المودودى لموقف الفرقاء المختلفين ــ وبمعنى أدق الفريقين المختلفين ــ وبمعنى أدق الفريقين المختلفين ــ من هذا الوافد الغربي ... فماذا عن رؤيته هو لجوانب الخطر في هذا الوافد على الذاتية الفكرية والحضارية للإسلام والمسلمين ؟؟ ...

لا نبالغ إذا قلنا إن الاستاذ المودودى قد تمتع برؤية نقدية دقيقة وعميقة للحضارة الغربية ، بشقيها : « الليبرالى ـــ الرأسمالى » و « الشمولى ـــ الاشتراكى » ، وأنه قد قدم لنا في هذا الميدان صفحة من أنصع صفحات فكره ، بلغ فيها عمق الموضوع الذي تصدى له ..

إن الحضارة الأوربية ذات طابع مادى ، حتى لقد غلبت مادينها على روحانية المسيحية ، التى اتسمت بالصوفية فى صورتها الشرقية الأولى ! .. فعندما تدينت أوربا بالمسيحية تحولت مسيحيتها هذه إلى و طبعة جديدة وخاصة ٤ ، وغدت بجرد مكون واحد من مكونات الحضارة الأوربية المادية وقسماتها ... وهذا الطابع المادى للحضارة الأوربية ليس وليد عصر النهضة ، بل هو ميراث يونانى قديم ، تميز منذ القدم بالافتقار إلى و التوازن ٤ ، فغلّب و المادة ٤ على و الروح ٤ ، حتى آلمة ذلك الموروث اليونانى كانوا فى وثنية اليونان أبطالا مادين ، عالمهم هو عالم الانسان 1..

والمودودى يسمى و جاهلية اليونان ۽ ــ التى لم تعرف الأديان السماوية ــ به الجاهلية المحضة ۽ .. أما ۽ جاهلية ۽ الغرب المعاصرة ، فهى عنده ۽ جاهلية الشرك ۽ ، لأنها رغم تدينها بالمسيحية إلا أن ۽ إشراكها ۽ المادة مع الله ، جعل روحانيتها مادية ، وتدينها

<sup>(</sup>٢٤) المرجع السابق. ص ٢٦٩ .

شكلا ، وألوهيتها صارت للبشر لا لله خالق البشر !.. ٥ فهناك مماثلة بين الطبع الخلقى الذى امتاز به أهل اليونان القديمة وروما الوثنية وبين ما يمناز به الآن كثرة أهل أوربة اليوم ... فليس هناك فرق جوهرى من الوجهة العلمية بين الشرك والجاهلية المحضة . والدليل على ذلك أن أوربة الحاضرة تحت اليوم في نظرياتها الجديدة إلى اليونان وروما كما يمت الحلف إلى سلفه ... حقا إن طرق الشرك والجاهلية المحضة في بناء المجتمع وتنشئته يختلف بعضها عن بعض قليلا .. إلا أنه لاشك أنهما من حيث الروح والجوهر سيان متماثلان في فرض ألوهية البشر على البشر ، وقطع علاقة الانسان بالإنسان ، وتجزئة النوع الإنساني أجزاء ، ثم جعل أفراد هذا النوع الواحد كالسباع الضارية يأكل بعضها بعضا ا.. ه (٢٥)

بل إن هذا الطابع المادى السارى لحضارة الغرب الحديثة ، رغم مسيحيتها ، قد طبع تدينها بطابعه ، ولم ينطبع هو بروحانية المسيحية ! و فأهل الغرب ، وإن لم يكونوا كلهم منكرين لوجود الله تعالى واليوم الآخر ، أو قاتلين بالأخلاق المادية البحتة من الوجهة العلمية ، إلا أن الحق أن الروح التى تتمشى فى نظام حضارتهم ومدنيتهم بأسره هى روح الجحود لذات الله تعالى ، والإنكار لليوم الآخر ، وروح الأخلاق المادية الحسيسة . وقد بلغ من تغلغل هذه الروح في حياتهم أنك تجد اللهين يؤمنون منهم بوجود الله تعالى واليوم الآخر من الوجهة العلمية ، ويعتقدون فى الأخلاق نظرية غير مادية ، تجدهم فى حياتهم الواقعية دهريين ماديين من حيث لا يشعرون ، لأنه ليس هناك من سبب يصل نظريتهم العلمية دهريين ماديين من حيث لا يشعرون ، لأنه ليس هناك من سبب يصل نظريتهم العلمية بحياتهم العملية فعلا ا . . و (٢١)

وهذا التحليل حول تطويع ؟ الحياة العملية ؟ الأوربية ؟ للتدين ؟ ، يذكرنا بالكلمات البالغة قمة العمق ، التي تحدث فيها المفكر المعتزل قاضي القضاة عبد الجبار بن أحمد [ ١٠٢ هـ ٢٠٢٤ م ] عن تطويع روما ... أوربا ... للمسيحية .. يقول : ؟ إن المسيحية عندما دخلت روما ، لم تتقصر روما ، ولكن المسيحية هي التي تروّقت ؟! ؟

ولقد عرض المودودى للنظريات الرئيسية التي طبعت الفكر الأوربي الحديث بطابعه المتميز ، وكشف عن دلالتها على أصالة الطابع المادى لحضارة الغرب ، وكيف أن هذه النظريات الحديثة لم تخرج بهذه الحضارة عن ذلك المسار ، بل لقد دعمت الطابع المادى والعدواني في هذه الحضارة ! ..

● فلسفة التاريخ: سادت نظرية الفيسلسوف الألمان هيجسل Hegel [ ١٩٧٠ - ١٨٣١ م] و وخلاصتها: أن كل نظام للحضارة، في عصر من عصور

<sup>(</sup>٢٥) [ موجز تاريخ تجديد الدين وإحياله } ص ٢١ ، ٢٢ .

<sup>(</sup>٢٦) المرجع السابق . ص ١٥ ، ١٦ .

التاريخ ، إنما يكون مبناه ، بجميع شعبه وصوره ، على أخيلة خاصة تجعله فى العالم عصرا للحضارة والمدنية . فإذا أُدِّرِكَ هذا العصر بدأت تظهر للعيون مواضع الضعف ومواطن الانحلال والتداعى فى بنيانه ، فهناك تتنفس وترفع الرأس أخيلة وأفكار جديدة تصارعه ، ولا تنتبي هذه المصارعة إلا بعصر جديد من الحضارة والمدنية ، يكون فيه بقايا من الأنقاض الصالحة للعصر المنقرض ، كما تتولد فيه حسنات ومحامد جديدة بمكم تأثير الأفكار الغالبة التي أغارت على عصر الحضارة المنقرض وأرغمته على المسالمة ١٤ و ٢٧٠)

ورغم ماقد يبدو في هذه النظرية الهيجلية في تفسير التاريخ من عناصر صدق ووجاهة ، إلا أنها تميل بكفة الميزان إلى عوامل والتغير ، وو التطور ، وو نسخ الجديد للقديم ، ، الأمر الذي يقلص حجم و الثوابت ، الباقية عبر العصور .. حتى لو كانت هذه و الثوابت ، هي و البين ، وو القيم ، وو القسمات الحضارية ، التي تميز الأمة كما تميز و البيات ، ، هو و البيات ، على حساب و البات ، ، هو ما البيان ؟!.. وهذا الميل إلى و التغيير ، على حساب و البات ، ، هو ما ميرفضه روح الحضارة الاسلامية ، التي وازنت بين الأقطاب ، في مختلف الظواهر ، طبيعية كانت أو اجتاعية ، فبرئت من هذا الانجراف ..

وبمقاييس هذه الفلسفة الهيجلية في تفسير التاريخ ، فتحن بعد الغزوة الاستعمارية ، التي غيرت واقعنا بسنعيش واقعا جديدا لعصر جديد ، ينطبع واقعه بالطابع الأوربي ، في طرق التنمية والتحديث وطرائق العيش .. ومن ثم قإن و الطبيعي ، أن تخلى و ثوابتنا ، الموروثة الميدان للفكر والحضارة التي هي انعكاس لهذا و الواقع ، الجديد .. ولما كان هذا الواقع و غربيا ، فإن و الحضارة الغربية ، هي التي يجب أن تسود ؟!

والمودودى يتساءل عن مخاطر هذه الفلسفة التاريخية علينا ، فيقول : و فهل نوجو ممن يكون قد رسخ فى ذهنه مثل هذا التصور للتاريخ الانسانى ، أن تبقى فى قلبه أثارة من التقدير أو ذرة من الإجلال للعصور التى مضى فيها الرسل والأنبياء ؟! .. وهل يرجع مستهديا إلى عهد النبوة والخلافة الراشدة ؟! . الحق أن هذه الفلسفة هى حملة فكرية منظمة مدججة بالبراهين والحجج تكاد تأتى الفكرة الدينية من أساسها !.. ه (٢٨)

ونحن إذا شتنا مثالا تطبيقيا على تأثير هذه النظرية الهيجلية فى تفسير التاريخ على عقول « المتغربين » من أبناء العرب والمسلمين ، فعلينا أن نتأمل نظرتهم وتقييمهم للتراث ، وللدين ... إنه لديهم : رجعية ، وتخلف ، وصورة واقع مضى وانقضى ، فلا دور له فى صنع الحاضر ، فضلا عن الغد !.. وعلى حين نجد ؛ السلفية ، قسمة مشتركة

<sup>(</sup>۲۷) [ واقع المسلمين وسييل البوض بهم ] ص ١٤٥ .

<sup>(</sup>۲۸) المرجع السابق . ص ۱۹۲ ، ۱۹۷ .

لدى و الاسلاميين ، لأنها تعنى: العودة للمنبع في و التوابت ، وفي و الأصول ، و القسمات الميزة للأمة ، ، فإن و المتغربين ، يتحسسون مسدساتهم إذا ممعوا مصطلح و السلفية ، في أي ميدان من الميادين ؟!...

هذا عن الفلسفة الهيجلية للتاريخ ... وهي إحدى معالم الفكر الأورق الحديث ..

● وفي التطور الإنساني عنسد دارون: وخلاصة نظريسة دارون عنسد [ ١٨٠١ - ١٨٨١ م ] : هي أن نشأة الحياة والأحياء وتطورهما محكومان بقانون: تنازع البقاء ، وفي هذا التنازع قانون يقضي بأن البقاء للأقوى والفتاء للضعيف ؟!..

وإذا كانت الهيجلية ... في التاريخ ... قد جعلت نسخ العصر الجديد ؛ لتوابت ، العصر القديم مشروعا وطبيعيا و؛ قانونيا ، .. فإن الدارونية تجعل د نسخ ، القوى للضعيف ، بإفاله وإزاحته من الطريق هو « القانون ، ؟!..

ولقد لعبت هذه الفلسفة الدور الأعظم لتبرير عدوانية الرجل الأوربي على غيره ، وعدوانية حضارته على غيرها من الحضارات .. فالاستعمار الاستيطاني الذي يبيد السكان الأصليين ... كا في حالة الهنود الحمر ... تبرره الدارونية !.. والاحتلال العسكرى والسيطرة السياسية والنهب الاقتصادى من قبل القوة الأوربية البلاد و الضعفة ع ، ولا نحو يجرد الأم المغلوبة من السيطرة على مقدرات بلادها ... أي يجليها ... وكأنه على نحو يجرد الأم المغلوبة من السيطرة على مقدرات بلادها ... أن الأقوى يبيدها ... عن مقدرات بلادها أسد يبرره قانون دارون الخاص بتنازع البقاء ، لأن الأقوى هو الأصلح ؟! ... وه الصلاح ؛ هنا تحدده مادية الحضارة الأوربية ، فتجعله مرادفا و للقوة ع ؟! ...

لعبت هذه الفلسفة الدور الأعظم فى تبرير عدوانية الرجل الأوربى وحضارته .. فوجدناه يفترس الشعوب المستضعفة .. ووجدنا حضارته تمسخ حضارات المستعمرات ، تمهيدا لإزالتها ، والانفراد بالساحة ، لأنها هي و الأقوى » .. ومادامت هي و الأقوى ، فهي و الأصلح » .. والبقاء و للأقوى » ؟!..

ونحن إذا قارنا موقف الفاتحين العرب من المواريث الحصارية للبلاد التي فتحوها .. وكيف احتضاوها ، وأحيوها ، ومزجوها بما لديهم من فكر إسلامي متوثب وشاب ، وجعلوا من الجميع حضارة جديدة ، هي الامتداد المتطور لكل هذه المواريث والمكونات .. إذا قارنا موقف العرب المسلمين هذا بموقف الغزاة الأوربيين ، على جهة الحضارة ، برزت لنا معالم الفروق ، ووضعنا أيدينا على الأمثلة الحية التي تمايز بيننا وبينهم في هذا الميدان !..

بل إننا نستطيع أن نضيف . فنقول : إن الدارونية لم تنهض . فقط . بدور « المبرر » للرجل الأوربي وحضارته عدوانهها على الغير .. بل إنها كشفت عن الطبيعة الأصيلة ــ طبيعة الاستعلاء والعدوانية ــ في هذه الحضارة الأوربية ؟!..

ثم يمضى الأستاذ المودودى فيقول: « ولعمر الحق ، لو كان بنى فى ضهائر أهل الغرب شيء يخالج ضهائرهم ، فقد أزاله دارون بحججه وشواهده ؟!. ومها يكن لهذه النظرية من منزلة فى العلوم الطبيعية (٢٩) ، فقد حولت الإنسان ذئبا مفترسا لأعيه فى ميادين الاجتاع والمدنية والسياسة !..ه (٣٠)

هذا عن دور الدارونية في كشف عدوانية الحضارة الأوربية .. وتبريرها !..

• وفي الصراع الطبق عند ماركس: وإذا كانت الهيجلية قد غلبت والتغيرة على والشبوت على والدارونية قد بررت غلبة والقوة وحدها.. وإذا كانت الأولى قد جعلت والصراع وهو قانون والطبيعة والصراع وهو قانون والطبيعة والفطرة وروز والمراع الطبق عند كارل ماركس Marx (١٨١٧ - ١٨٨٣ م] قد أصبح هو القانون الذي يمكم تطور والمجتمع و ، بل لقد اعتبر والتناقض والصراع وهو المطلق والوحيد ، وما عداه حكل ماعداه حد فهو نسبى ، يزيد وينقص ، بل ويزول ، بتغير الظروف والملابسات إ.. وبعبارة الأستاذ المودودى : وفلقد جعل هيجل العالم الفكرى هيدانا

<sup>(</sup>٢٩) الآن قامت وتقوم شكوك علمية كثيرة حول ۽ علمية ۽ المدارونية ، وخاصة مقولات : وحدة أصل الأنواع ، وقانون تنازع البقاء ، وكون البقاء دائما للأقوى . أما فكرة ۽ التطور ۽ فهي تراث إنساني سابق على الدارونية .. وهذا التشكيك في ۽ علمية ، الدارونية يأخذ عليها ء خصوصية ۽ العاذج التي اعتمدت عليها ، وافتقارها إلى الاستقراء في المنطلقات بيها عممت في التنائج . ومصدر هذا التشكيك أبحاث علمية تحث وتتم في إطار الحضارة الغربية ذاتها .

للصراع ، وجاء دارون وقدم الفطرة كميدان للحرب ، ثم جاء بعده ماركس وصور المجتمع بنفس هذه الصورة ! ه (٢١) .

هكذا نفذ المودودى إلى « لب » المعالم البارزة فى فكر الحضارة الأوربية الحديث .. وأبرز دلالتها على الطابع المادى لهذه الحضارة .. ذلك الطابع المادى الذى سرى ويسرى فى هذه الحضارة سريان الروح فى الجسد ، حتى لم يدع ناحية من نواحيها الأساسية ، تقريبا ، دون أن تظهر فيها آثاره ومعالمه ...

- فني الأخلاق: التي ازدهرت فلسفتها في جو التحلل من الدين ، وجحود الآخرة ، أو عدم الرهبة من حسابها ... قامت الأخلاق في الحضارة الغربية على مزيج من و النفعية المحضة و للانبة [ Boicurianism ] و و اللذة و [ Boicurianism ] ... و فعلى هذه الفلسفية أسس بناء المدنية والحضارة في الغرب ... فهذه الأخلاق ليس فيها مقياس مستقل للخير والشر ... فكل شيء وأحضارة في الغرب أن يوضع وينقض فيها كل مبدأ في سبيل المنفعة الذائبة أو القومية !... (٣٧)
- وفى المسياسة : تأسست وتتأسس كل خططهم على مبادئ الميكيافيلية [ Macqiavellian ] .. وفيها : القوة هي الحق ، والضعف هو الباطل ، ولامانع من العدوان سوى العقبات المادية ، سواء أكان ذلك بين الطبقات داخل الدولة ، أو بين الأم على الساحة الدولية (٣٢) !..
- وفى علاقة الفرد بالمجموع: تطرفت و ليبرائيتها الرأسمائية ، فانحازت لطغيان الفرد على المجموع .. على حين تطرفت و شموليتها الماركسية ، فكرست طغيان المجموع على الفرد (٢٤) ... فاختل التوازن بينهها ، فى النظامين كليهها ، لغياب التوازن والموازنة التى تميز بها الاسلام عندما أقام أه التوافق [ Harmny ] الغريب بين و الفردية ، [ Individualism ] وبين و الاجتاعية ، أقام أه التوافق [ Socialism ] بيث يتيسر للفرد نماء قوته وارتقاء شخصيته ، ثم يصبح عونا ، بقوته الراقية ، فيا فيه خير للمجتمع وسعادته .. ، (٢٥)
- وفي الفكر الاجتاعي: وإذا كانت الحضارة الغربية قد انقسمت ، في الفكر الاجتاعي ذلك الانقسام الحاد الذي استقطب أهلها بين «الليبرالية الرأسمالية» التي تزكى أوسع

<sup>(</sup>٣١) المرجع السابق. ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٣٢) المرجع السابق. ص ١٥١، ١٥١.

<sup>(</sup>٣٣) [ موجز تاريخ تجديد الدين وإحياثه ] ص ١٧ .

<sup>(</sup>٣٤) [الحكومة الإسلامية] ص ١٩٤، ١٩٥.

<sup>(</sup>٣٥) [ نظرية الإسلام السياسية } ص ٥٦ .

الحريات فى الاقتصاد .. وبين « الشمولية الاشتراكية » التى تضيق هذه الحرية الاقتصادية إلى حد إلغائها .. فإن المودودى يعلن رفض هذين المذهبين ، ويدعو إلى موقف إسلامي متميز فى الاقتصاد .. فهو ينتقد « الفردية » الأوربية ، التى تضحى بالجماعة ، فردية القرن الثامن عشر ، ويرفض « جماعية » القرن العشرين ، التى تضحى بالفرد ، ويحبذ « النظرية المعتدلة المتوسطة » بين هذين المذهبين (٢٦).

إن المودودى يرفض كلا من و الرأسمالية ، وو الاشتراكية ، على حد سواء ... فالحضارة الغربية ، هى و الحيضارة البورجوازية ، التى كانت ترفع رأسها فى البلاد الغربية متدججة بأسلحة التسامح والحرية الفردية وحق الجمهور فى التصويت إزاء النظام الاجتماعى القديم ، .. هذه الحضارة ، التى أثارت إعجاب و الليبراليين المتغربين ، من مثقفينا بتسامحها وحرياتها ، ذات جوهر رأسمالى ، وكل ما أنجزته إنما تم لحساب الاستغلال الرأسمالى .. فلقد وكان زمامها بيد الرأسماليين ، وهم الذين كانوا رافعى لوائها ورواد جيشها .. وكانت تستند إلى جيش جرار من رجال الفلسفة والأدب والفن قاموا على قدم وساق لشن الغارة على من يعادى ويتجرأ ... فردا كان أو جماعة ... على التساؤل عن مصدر ثروة المستر جولد سمث ... الصيرفى .... ومورد أمواله المتكدسة في خزائدة !. ه (٢٧)

وعاربة هذه الرأسمالية مهمة من مهام صراعنا ضد الغزوة الحضارية الغربية ، فهى و واجب متحتم في عنق المسلم أكثر مما هو متحتم في عنق الشيوعي (٢٨) ١.. ١ .. لأن صراع الشيوعي والرأسمالي إنما هو صراع على ١ ملء البطن ١ ، داخل حضارة واحدة .. لكنه بالنسبة لنا صراع ندافع فيه عن ذاتيتنا الحضارية .. فواجب علينا ١ أن نستأصل شأفة الأعلاق الرأسمالية ، وعقلية الرأسمالية ، ونظام الرأسمالية استفصالا كليا ١ (٢٩) لأنها تتجاوز كونها خطرا اقتصاديا إلى كونها خطرا يفسد أخلاقياتنا الاسلامية وعقليتنا الاسلامية ا... ولذلك يرى المودودي ١ أن اتباعنا لنظام الرأسمالية : خروج على الاسلام من حيث مجموعه ١٤.. ١ (١٠٠)

والاشتراكية ، كذلك مرفوضة من المودودي .. بل لقد رأى في اعتناقها ما يساوي

<sup>(</sup>٣٦) [ الحبجاب ] ص ٥٧ ـــ هامش ... طبعة القاهرة .

<sup>(</sup>۲۷) [ الربا ] من ۲۱ .

<sup>(</sup>۳۸) المرجم السابق . ص ۱۱۲ .

<sup>(</sup>٢٩) المرجع السابق . ص ٨٦ .

<sup>(</sup>٤٠) المرجع السابق . ص ٨٩ ،

اعتناق المسلم للهندوكية وخروجه على الاسلام ؟! ﴿ فَكَلَاهُمَا يُؤْدِيَانَ إِلَى نَتَيْجَةُ وَاحْدَةً ، والتصدى لهما أمر ضروري وواجب علينا !.. ه (٤١٠).. فالاشتراكية تذكى نار الصراع الطبقي ، وهو خطر على تماسك الجماعة والقومية المسلمة ، في الهند ، لا يفيد منه سوى أعداء المودودي الرئيسيين: الهنادكة ، ثم هي تجذب العمال المسلمين إلى أقرانهم الهنادكة ، فتكون السيطرة للعمال الهنادكة على العمال المسلمين ، بحكم أغلبيتهم في البلاد وفي الحركة الاشتراكية ... كما أن نيران الصراع الطبقي تصيب أول ما تصيب الطبقة الوسطى المسلمة ، وهي العمود الفقرى للإسلام والمسلمين .. ﴿ فطبقتنا الوسطى هي قوام الأمة وعماد أمرها(٤٢)... والطبقة الوسطى المثقفة تعرف علوم الدين الاسلامي ، وتحمل شعورا طيبا تجاه الحضارة الإسلامية ، ولديها معرفة بأحكام الشريعة ، فهي تقوم .... إلى حد ما ... بالحفاظ على الحضارة الاسلامية ورعايتها ، وعامة الشعب يتلقون عنها ويتعلمون منها دينهم ، ويعرفون منها أحكامه ، ومن هنا فحين يقطع سبعون مليونا من عامة المسلمين صلتهم بعشرة ملايين مسلم ، ممن يمثلون الطبقة المتوسطة ، نتيجة للصراع الطبقى ، فإنهم ... [ السبعون مليونا ] ــ سيصبحون غرباء عن الاسلام تماما .. وحين يخلو ذهنهم من القومية الاسلامية سيصبحون فرادى مشتتين ... وحين تنقطع صلتهم بالطبقة المتوسطة المثقفة المسلمة ، ويتحدون مع غيرهم من غير المسلمين المتأثلين معهم اقتصاديا ، فإن هذا يؤدى تلقائيا إلى 8 هندكتهم ؛ ، وهكذا تشدهم القومية اللاإسلامية تدريجيا ، ويذوبون في النهاية داخلها كحبة ملح تكون نهايتها حتمية أ.. ه (٢٢)

لقد كان الحفاظ على القومية الاسلامية والذاتية المتميزة للحضارة الاسلامية هو المهمة العظمى لدعوة المودودى وحركته ، والبوصلة التي حددت اتجاهه فى كل الميادين ، والمبرر لتحالفاته ومعاداته .. كما كان الصراع ضد سيطرة الهندوك على مقدرات المسلمين معركته الكيرى ، التي ارتبطت بها معظم المعارك الفرعية والجزئية التي خاضها على مختلف الجبات ..

والمودودى عندما رفض سبيلى الرأسمالية والاشتراكية فى الاقتصاد ، لم يزعم أن الاسلام يقدم و نظاما اقتصاديا و جاهزا ونهائيا ومتكاملا .. فما فى الأسلام يم على هذه الجبهة ... ويجوز لكم أن تضعوا لكم ما تحبون من نظام اقتصادى . ويجوز لكم أن تضعوا لكم ما تحبون من نظام اقتصادى فى حدود هذه المادىء . أما تقرير الأحكام التفصيلية والجزئيات

<sup>(11) [</sup> المسلمون والصراع السياسي الراهن ] من ٥٥ .

<sup>(</sup>٤٢) [ واقع المسلمين وسبيل النهوض بهم ] ص ١٣١ .

<sup>(</sup>٤٣) [ الأمة الاسلامية وقضية القومية ] ص ١٨٠ ، ٨٠ .

- فأرجت إلينا فى كل زمان ومكان ، وحسب الحاجات والظروف .. ، ( ع الله الله في الله الواقع الذي ولقد اجتهد المودودي لوضع مبادىء لنظام اقتصادي اسلامي ، في ظرف الواقع الذي ناضل فيه .. فمال تصوره إلى نظام يمكن تحديد معالمه في هذه النقاط :
- استهاد حو .. يتميز عن الاقتصاد الرأسمالي بوجود قبود تحد من الحرية فيه ، بحيث لا تتعدى هذه الحرية المصلحة الاسلامية ، وقيم الاسلام ... و فنحن لا نحتار سبيل الاقتصاد الحر المطلق ، كالنظام الرأسمالي ، ولا نحتار سبيل تأميم وسائل الاقتصاد ووضعها تحت تصرف جماعي . بل علينا أن نضع نظاما اقتصاديا حوا ، يكون محدودا ببعض الحدود وملتزما ببعض القيود ه (ق). وهذه القيود ضرورية كي لا ينفق مالك النموة و ثروته في وجوه تلحق الضرر بالجتمع ، أو بأخلاقه هو نفسه أو بدينه » وكي يقتصر الاستثار على المجالات المشروعة ، دون تجاوز و للحدود التي وضعنها الشريعة على الكسب ه (٢٥)
- ٣ رفض التأميم Notionalization و فالمجتمع الاسلامي يجب أن يكون أكثر أفراده ، إن لم يكن كلهم ، أحرارا في اقتصادهم ، ولابد لهذا الغرض أن تكون وسائل الانتاج في أيدى الأفراد أنفسهم .. و(٤٧).. لكن للحكومة المسلمة أن تتدخل في الاقتصاد ، تجاريا وصناعيا ، فتنهض بما لا يقدم عليه الأفراد .. وتفرض إشرافها علي المصارف بواسطة المصرف المركزى و حتى لا يشتط الرأسماليون في استعمال قوتهم المادية .. و(٤٨)

<sup>(11) [</sup> مفاهيم اسلامية حول الدين والدولة ] ص ١١٩ . طبعة الكويت سنة ١٣٩٧ هـ. سنة ١٩٧٧ م .

<sup>(</sup>٤٥) المرجع السابق. ص ١١٩.

<sup>(</sup>٤٦) [ الحكومة الاسلامية ع من ١٩٨ ، ١٩٩ .

<sup>(</sup>٤٧) [ مسألة ملكية الأرض في الاسلام ع ص ٩١ ، ٩٢ . ترجمة محمد عاصم الحفاد . طيعة الكويت سنة ١٣٨٩هـ سنة

<sup>(</sup>٤٨) [ الحكومة الاسلامية ] من ١٩٩ ، وإ الرباع من ١٤٢ .

<sup>(</sup>٤٩) { مسألة ملكية الأرض في الاسلام إ ص ٤٧ .

لا يجوز أن يكون أبديا .. بل هو حل مؤقت ع (٥٠٠ لإزالة الحلل والمظالم من الريف ..

غصر جمع الثروة على السبل المشروعة .. دون وضع حد أعلى لغروة الفرد .. و فلو أمكن لرجل من الناس أن يصبح ( المليونير ) ، بطرق الحلال ، فالاسلام لا يمانع ذلك ... على أنه ليس من السهل أن يصبح الانسان ( المليونير ) على طرق الحلال ، إلا النزر اليسير عمن أكرمه الله بصورة استثنائية .. و(١٥)

تلك هي أبرز المعالم التي صاغها الأستاذ المودودي، لتكون ، مبادى، ، للنظام الاقتصادي البديل ...

لقد رفض المودودى كلا من ه الرأسمالية ۽ وه الاشتراكية ، كمجزء من رفضه لما هو غريب فى الحضارة الأوربية عن النهج الاسلامى فى الاقتصاد والاجتماع .. وهو النهج الوسطى ، الذى يدعو إلى ه العدل ، لكن العدل فيه لا يعنى ه المساواة ، .. فالمساواة الاقتصادية ، علاوة على استحالتها ، فإنها مما يأباه الاسلام « وينبغى أن يكون راسخا فى أذهان أصحابنا المتطلعين إلى الإصلاح ، أن الاسلام لا يقول بالمساواة فى قسمة المروة ، وإنما يقول بالمساواة فى قسمة المروة ،

وإذا كان رفض المودودى لكل من و الرأسمالية ، وو الاشتراكية ، كمذاهب اقتصادية واجتاعية أوربية ، هو من فضائل الحس الحضارى الاسلامى ، الذى قاد الرجل لمواجهة الغزوة الحضارية الأوربية .. فإننا تعتقد أن تصوره للملاع العامة للاقتصاد الاسلامى البديل قد أسفر عن و رأسمالية ، لا يقلل من حقيقتها ما رسمه لها من حدود ، أو وضعه عليها من قيود ؟ أ .. وإذا كنا معه فى أن الاسلام لا يدعو إلى و المساواة فى قسمة الغروة ، .. فإن ملاع الاقتصاد الذى تصوره لا تجعل هذا الاقتصاد كافلا وكفيلا بنحقيق و عدل الاسلام ، (٥٠) ؟!

لقد أجاد عندما رفض التموذج الغربي .. لكنه لم يكن بجيدا في تحديد معالم التموذج الاسلامي العادل ، والبديل 1 ..

<sup>(</sup>٥٠) المرجع السابق، س ٩٨ ، ٩٩ .

<sup>(</sup>٥١) [ مفاهيم اسلامية حول الدين والدوُّلة ] ص ١١٤ .

<sup>(</sup>٥٢) [ مسألة ملكية الأرض في الاسلام ] ص ٩٢ .

<sup>(</sup>٣٣) انتظر كتبنا : [ الاسلام والتورة ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م وطبعة بيروت سنة ١٩٨٠ م .. و[ الفكر الاجتياعي لعل ابن أبي طالب ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م . و[ العدل الاجتياعي لعمر بن الخطفيه ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٨ م .. و[ عمر ابن عبد العزيز ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٨ م وطبعة بيروت سنة ١٩٧٩ م .

هكذا تصدى الأستاذ المودودى لنقد الحضارة الغربية ، أو و الجاهلية الحديثة و والمعاصرة ، كما كان يسميها أحيانا .. وسلط الأضواء على افتقادها فضيلة و الوسطية ي والموازنة بين المتقابلات ، والتأليف بين أقطاب الظواهر ... فلقد تغلب فيها و الصراع ، على و الموازنة بين المتقابلات ، وو الثبات ، .. وو القوة ، على و الحق ، . وو المادة ، على و الروح ، . وو الدنيا ، على و الآخرة ، .. وو الكم ، على و الكيف ، . وو اللذة ، على و الغاية ، . وو العلم ، على و العقل ، على و الوحى والنقل ، .. وو الفلسفة ، على و الشريعة ، . وو العلم الطبيعى ، على و الحكمة ، .. وو الفردية ، على و المحاعية ، .. و العكس ... وو تفرد الانسان وتوحده ، بدلا من و انتائه ، .. الله ... الله ... الله ... الله ... المعاعدة ، .. والعكس ... .. والمع المعاهد ، .. والعكس ... .. والمعاهد ، والعكس ... الله ... والمعاهد ، والعكس ... .. والمعاهد ، .. والمعاهد ، والعكس ... .. والمعاهد ، .. وا

وحتى روعة فنون هذه الحضارة وآدابها ــ وهى حقيقة ــ فإنها لم تنجح فى الخروج بها عن « الدنيوية » الطاغية ، والمادية المستباءة بكل مناحيها .. الأمر الذي أعجزها عن إشباع الانسان إشباعا كاملا تاما ، فلم تصل به ، رغم القوة والوفرة المادية ، إلى التوازن الذي يحقق له ، من داخله ، السعادة والرضا 11.

التفاعل الحضاري:

لكن المودودى لم يكن صاحب موقف و متعصب و من الحضارة الغربية ، بكل جوانب إبداعها ، ولم يكن ذا عقل مغلق دون الاستفادة من انجازاتها ، ذات الصبغة العلمية والعالمية ، التي لا تمثل خطرا على اللماتية الحضارية للأمة الإسلامية .. بل لقد نعجب إذا علمنا ... بعد أن رأينا نقده لهذه الحضارة ... أنه كان متهما من علماء الذين التقليديين و بالتغرب و ١٠٠٠. فكان رأيهم فيه : و أنه متأثر غاية التأثر بالغرب ، وكل شيء يصله من المحرب يجلبه إليه دون أن يشعر و ١٠٠٠.

لكن ، لا عجب ، و فهمة ، الرجل ، أيضا عند هؤلاء ، تلك التي اعتبروها ذنبا و معارضا لمسلك جماعة العلماء ، هو : إصراره على الاجتهاد ، ١٩. وهو ما يعتبر نقضا لناموسهم الذي دعوا إلى التزامه ، فقالوا : و إلنا ، من حيث الجماعة ، فرى التقليد شيئا لازما في هذا العصر ، وفرى أن شروط الاجتهاد ... التي اشترطها السلف ... مفقودة في علماء هذا العصر ، وفرى أن شروط يكن غريبا أن يروا فيه و متأثرا بالغرب غاية التأثر ، علماء هذا العصر ،

<sup>(</sup>٤٥) عمد زكريا الكائلهفوي ( المودودي .. ماله وما عليه ) ص ٨٥ . طبعة القاهرة سنة ١٣٩٩ هـ سنة ١٩٧٩ م .

<sup>(</sup>٥٩) المرجع السابق . ص ٨٩ .

وفي ذات الوقت: « مستغرب لكل ما يصله عن طريق الدين ؟ (<sup>٥٦)</sup> ؟!... فبمقاييس و تخلفهم الموروث » كان الرجل « مستغربا لما يزعمونه دينا » .. وبمقاييس « جمودهم المطلق » أمام الحضارة الغربية كان الرجل « متأثرا بالغرب غاية التأثر » !..

لكن الرجل ، كما تشهد له كتاباته وممارساته ، كان صاحب موقف يميز بين ما هو نافع وما هو ضار بنهضة الأمة وذاتيتها الحضارية المتميزة ، سواء أكان ذلك مما ورثناه عن السلف ، أم مما جاءت به الحضارة الغربية الحديثة ..

فهو يعتبر و التفاعل الحضارى و والأخذ والعطاء بين الحضارات ظاهرة طبيعية ، ومطلوبة ، طالما لم تصل إلى درجة و التشبه والتقليد و اللذين يفقدان الآخذ والمقلد والمتشبه هويته الخاصة المميزة له ... فيقول : و أما موقف الاسلام من الحيضارة والثقافة والخنف ، وما يتم فيها من أخذ وعطاء ، فهو شيء فطرى في الأمم التي تختلط بعضها ببعض ، فهو لا يجيزه فقط ، بل يريد له الازدهار ، فهو لا يويد لجدران التعصب بين الأمم أن تبقى قائمة ، فلا تأخذ أمة في حضارتها من أمة أخرى شيئا » ...

ثم يذهب ليحكى مواقف ، تشهد لهذه الروح الإسلامية ، من عصر النبوة وصدر الاسلام .. و فلقد ارتدى رسول الله ، عليه الجبة الشامية ، التي كانت جزءا من زى البهود ، فكما جاء في الحديث : و فتوضأ وعليه جبة شامية ه (٢٥) ، وكان الرومان الكاثوليك يرتدونها ، وقد استعمل ، أيضا ، القباء الأنوشروان ، كا جاء التعبير عنها في الحديث : و جبة طيالسة كسروانية ه (٢٥). وقد ارتدى عمر بن الخطاب ، رضى الله عنه ، و البرنس ، وكان عمامة طويلة [ طرطور ] ، وجزءا من زى دراويش النصارى . واستعمال مثل هذه وكان عمامة طويلة [ طرطور ] ، وجزءا من زى دراويش النصارى . واستعمال مثل هذه الأشياء يختلف تماما عن و التشبه ، فالتشبه هو أن يتشبه الرجل بأمة أخرى تشبها كاملا ، ويصبح التميز بينه وبين أهلها أمرا صعبا ، على عكس ما اصطلحنا على التعبير عنه و بالأخذ والعطاء ء ، أى أن تقوم أمة بأخد ما يناسبها من أمة أخرى ، ليصبح جزءا منها ، ومع هذا وضعها القومي وسماعا وملاعها القومية إ .. ه (٢٥)

0 **0** W

<sup>(</sup>٥٦) المرجع السابل . من ٥٨ .

<sup>(</sup>٥٧) رواه البخارى في كتف اللياس.

<sup>(</sup>٥٨) رواء مسلم ف كتاب اللباس والزينة .

<sup>(</sup>٥٩) [ الأمة الاسلامية وقطنية القومية ] ص ١٨٤ . ٥٨٥ .

وفي مكان آخر يعرض المودودي لقضية الموقف من علوم الغرب .. فيدعو إلى الاستفادة إلى أقصى حد من العلوم الطبيعية والبحتة ، التي لا تحمل ظلال فلسفة الغرب الالحادية والروح المادية لحضارته ... من مثل علوم الطب والاقتصاد والصناعة والزراعة ... الخ .. الخ .. ذلك لأن الاستمساك ، بالعصبية القومية أو الوطنية في قبول هذه القواعد والمبادئ، لا يضر إلا المتعصبين ! ٤ ... بل لقد تحدث عن ؛ مبادئ، الأخلاق والمدنية والاجتماع والحضارة والاقتصاد والسياسة ، وطلب أن يكون المعيار في القبول أو الرفض منها هو و ما تحمله في ذاتها من حسن أو قبح .. وليس انتاءها لشعب ( فلان ) أو بلد (علان) ١٤ .. ١٠٠٠ ... ففي الوقت الذي يجب أن نسمي، في حرص ودأب، على الاستفادة من إبداع الآخرين ف 3 نتائج أبحاثهم العلمية ، وتمرات قواهم الفكرية ، ومعطياتهم الاكتشافية ، ومناهجهم العملية ، التي تكون قد بلغت بهم معارج الترقى في الدنيا ، .. يجب كَمْلَكُ أَنْ نَنظَرُ فِي مُوارِيتُ الأَمْ ، ﴿ فَأَى أَمَّةً فِي الأَرْضِ إِذَا وَجَدَنَا فِي تَارِيخها أَو نظمها الاجتاعية أو في أخلاقها درسا نافعاً ، فمن الواجب أن تأخذه منها ، ومن الواجب أن نستقصى أسباب رقيها وازدهارها بكل دقة وتمحيص ، ونأخذ منها ما نراه ملائما لحاجاتنا وظروفنا ، لأن هذه الأمور إرث مشترك بين الانسانية ، ومن الجهل المحض عدم إعطالها ما تستحق من الأهمية والتقدير ، والتردد في الأخذ بها بناء على العصبية القومية . ولكننا إذا أعرضنا عن هذه الأمور الجوهرية ، ورحنا نأخذ من أمم الغرب ملابسها وطرقها للمعيشة ـ وآدابها للأكل والشرب ، بزعم أن فيها السر لنجاح تلك الأثم ورقيها ، فلا يكون ذلك إلا دليلا على غباوتنا وبلادتنا وحافسا ؟!.. ه(٢١)

وإذا كان الرجل قد حذر من و التشبه و بالغرب ، حفاظا على تميزنا الحضارى ، فلقد ألح على ضرورة التمييز بين الاستفادة بوسائل الرق العلمية وبين ضلالات الفكر الغرب المفسدة لحضارتنا المؤمنة و فيجب أن نميز ما حازه الغرب من الرق الحقيقي في المدنية والعلوم عن حفلالاته في فلسفة الحياة ، ووجهة الفكر والنظر والأخلاق والاجتاع ، فتأخذ الأول ونستفيد به ونضرب الصفح عن الثاني ونطهر من أدناسه شئون حياتنا كلها . ومن البين ، ونستفيد به ونضرب العلم عن أن يتحمل ذلك من جعلوا دينهم : التفرنج الحالص ، أو طبعة من طبعات الاسلام الافرنجية .

ويحتاج ذلك إلى أن يكون عندنا عدد من الرجال الجامعين بين العقلية الاسلامية والكفاءات الانشائية ، والمالكين للطباع المحكمة والأخلاق الفاضلة والعزام القوية ، ثم

<sup>(</sup>٢٠) [ الاسلام والمدلية الحديثة ] ص ٤٤ .

<sup>(</sup>١١) [ اللباس ] ص ٢٣ ، ٢٤ . طبعة بدون تاريخ ، ولا تحديد لمكان الطبع .

### ليضطلعوا جميعا بهذا العمل الجليل بطريق منظم .. و(١٣)

فالرجل ، على شدة نقده للحضارة الغربية ، وسطوع الأضواء التى سلطها على روحها المناقض لروح حضارتنا ، قد كان واعيا تماما بضرورة التمييز بين فلسفة تلك الحضارة وطابعها المادى وروحها الإلحادية ، ومذاهبها الأخلاقية التى حولت الانسان إلى حيوان نهم كاسر ... وتلك هى الجوانب التى حدر منها المودودى ، وأبرز مخاطرها ، لا على حضارتنا الاسلامية وأمتنا فقط ، بل وعلى الانسان الأوربي أيضا ...

كان واعيا بضرورة التمييز بين هذه الجوانب في حضارة الغرب، وبين العلوم والتطبيقات، ذات الصبغة العلمية والفوائد النفعية، والتي تسهم في ترقية الحياة المادية وتقدمها .. فاعتبرها ميراثا إنسانيا، ودعا إلى أن يكون معيار: والحاجة ، وو المنفعة ، هو الفيصل فيما نقبله أو نعرض عنه من هذه العلوم والتطبيقات ...

وفى كل الأحوال كان الرجل داعية لأن تعتز الأمة بذاتيتها الحضارية ، فلا تسقط فى مستنقع ، التقليد ، ، فلقد كان عدوا ، للتقليد ، ، حتى ولو كان تقليد السلف .. وداعية للاجتهاد ، الذى يفتح آفاق الرق أمام الأمة ، إن في شئون الدنيا أو في علوم الدين !..

الموقف من القومية ..

# وعلاقة الديمقراطية بالحاكمية :

وإذا كان هذا النقد الذى قدمه الأستاذ المودودى للحضارة الغربية ، وعلى وجه المتحديد لطابعها المادى وروحها الملحدة وأخلاقيات اللذة والمتعة التى استشرت في سلوكيات أبنائها ، ونزعة القوة والاستعلاء والعنف التى غدت وبالا على البشرية كلها ... إذا كان هذا النقد ، لهذه الجوانب ، قد أصبح مسلما به ، لا يثير خلافا عند غير و المتغربين ٤ الذين جعلوا ... وفق تعبيره ... و دينهم التفريخ الخالص ٤ 1.. والذين لا يزالون متعلقين بأذيال و التغريب ٤ مرغم الدراسات الغربية التى تتحدث عن أزمة الحضارة الغربية والمأزق الذى دخلت فيه .. إذا كان فكر المودودى هذا قد أصبح مقبولا .. فإن للرجل انتقادات أخرى أثارت وتثير الجدل والغبار حول فكره .. وهى قد أحدثت ولا تزال تحدث بلبلة كبرى في صفوف كثير من الإسلاميين ؟!.. ونعنى بذلك آراء المودودى التى صاغها ... خلال نقده

<sup>(</sup>٦٢) [ واقع المسلمين وطريق النبوض بهم ] ص ١٧٩ .

للحضارة الغربية ــ عن:

● القومية .. ● والديمقراطية .. ● والحاكمية الإلهية ....

لقد غدا المودودى ، ومنذ العقد السادس لهذا القرن العشرين ، من أكثر المفكرين الإسلاميين تأثيرا في حركة الصحوة الاسلامية المعاصرة ، على امتداد العالم الاسلامي كله .. ولقد أصبح له ، منذ ذلك التاريخ \_ أى منذ غياب القيادة التاريخية لجماعة [ الاخوان المسلمين ع باغتيال الإمام الشهيد حسن البنا \_ أصبح للمودودى في الحركة الاسلامية بمصر والوطن العربي تأثير واضح ومُتنّام ... الأمر الذي جعل كتاباته عن : القومية الوطن العربي تأثير واضح ومُتنّام ... الأمر الذي جعل كتاباته عن : القومية الاستقراطية ، والحاكمية الإلهية ، \_ وخاصة عندما اجتزئت بعض نصوصها .. وعلى الأخص عندما غفل المسترشدون بها عن الظروف الخاصة والملابسات المتميزة ، في الهند قبل الاستقلال والتقسيم ، والتي كتبت فيها هذه الكتابات \_ الأمر الذي جعل هذه الكتابات توظف في غير مكانها ، لتشمر غير ما أراد منها كاتبها ، بل وعكس الذي أراد ...

وإذا كانت هذه الدراسة ، التي نقدمها ، تأتى ثمرة 1 مسح شامل 1 أثلاثين كتابا من كتب الاستاذ المودودى ، ضمت جماع فكره ، وخاصة السياسي منه ، فلعلها أن تقدم في هذه القضايا القول الفصل في حقيقة مراد الرجل مما كتب في هذه الموضوعات ..

يظن كثيرون أن الأستاذ المودودى قد رفض ؛ القومية ؛ وه الديمقراطية ؛ ، ورأى فيهما ، بإطلاق ، فكرا غربيا وافدا ، فرفضه ووجه إليه النقد فيما وجه للحضارة الغربية من انتقادات .. وهذا البعض تسعقه نصوص يجتزئها ، وأهم من اجتزائها فهو يعزلها عن الملابسات الواقعية التي كتبت لها ، ثم هم لا يعرضون لرأى الرجل كثمرة لكل ما كتب في الموضوع ..

لقد اكتفى هذا البعض بأن الرجل قد حدد أن و قواعد المدنية الغربية هي :

١ -- العلمانية ، أو اللادينية [ Sacularism ]

٢ - والقومية [ Nationalism ]

۳ - والديمقراطية [ Democracy ] - ٣

وأنه قد رفض هذه القواعد الثلاث ، وأعلن بدائله الاسلامية لها ، فقال :

ه ١ – إننا نقدم مبدأ التسليم لله وطاعته ، بديلا عن العلمانية .

<sup>(</sup>٢٢) [ الاسلام؛ والمدنية الحديثة ع ص 9 . طبعة القاهرة سنة ١٣٧٩ هـ سنة ١٩٧٨ م .

٢ -- ونقدم مبدأ الانسانية العالمية ، بديلا عن القومية المحدودة المضيقة .

٣ - ونقدم مبدأ سيادة الله ، وخلافة المؤمنين ، بديلا عن مبدأ سيادة الشعب أو حاكمية الجماهير ، (١٤٠)

وأنه قد قال عن و القرمية و : و إن مبادىء القومية تتناقض تماما مع مبادىء الاسلام ... إن اجتماع كلمتى : و مسلم و و قومى و أمر عجيب جدا .... إن القومية حين تدخل إلى عقول وقلوب المسلمين من طريق ، فإن الاسلام يخرج من طريق آخر (٢٥٥)... فالمسلمون : و حزب و القرآن يرى البشرية كلها حزبين التين فقط ، أولهما : و حزب الله و و و و النيما : و حزب الله و ، و و التين فقط ، أولهما : و حزب الله و ، و و التيما : و حزب الله و ، و التيما : و حزب الله و التيما : و حزب الشيطان و (٢٦٠). و

بل لقد هاجم و الجنس و وه الوطن و سه وهو ما نقله عنه وردده كثيرون! ... فقال : و لو ثمة عدو لدعوة الاسلام ... بعد الكفر والشرك ... فهو شيطان الجنس والوطن!.. و(٦٧).

وأنه كتب عن هذا الثالوث: و الديمقراطية ــ القومية ــ العلمانية و يقول: و إلى أقول للمسلمين ، بصراحة : إن الديمقراطية القومية العلمانية تعارض ما تعتنقونه من دين وعقيدة .. إن الاسلام الذى تؤمنون به ، وتسمون أنفسكم و مسلمين و على أساسه يختلف عن هذا النظام الممقوت اختلافا بينا ، ويقاوم روحه ، ويحارب مبادئه الأساسية ، بل يحارب كل جزء من أجزائه ، ولا انسجام بينهما فى أمر مهما كان تافها ، لأنهما على طرفى نقيض . فحيث يوجد هذا النظام فإننا لا نعتبر الاسلام موجودا ، وحيث وجد الاسلام فلا مكان لهذا النظام !.. (١٨٠)

لقد كتب الأستاذ المودودى هذه النصوص ـــ ومثلها كثير ـــ وهي التي اجتزأها البعض وحدها ، وعزلوها عن ملابسات كتابتها ، فشوهوا فكر الرجل الذي أراده نما كتب حولها ...

ولهذا ، فإن كشف الغموض واللبس ، ومن ثم البلبلة ، التي أحاطت وتحيط بفكر المودودي هنا ، يحتاج إلى إلقاء الضوء على عدد من الحقائق الأساسية ...

<sup>(</sup>٦٤) المرجع السابق ص ٣١ .

<sup>(</sup>عا) [ الأمة الاسلامية وقضية القومية ] ص ١٧١ . ١٧٤ . ١٣٩ .

<sup>(</sup>٦٦) [ الحكومة الاسلامية } ص ١٦٥ .

<sup>(</sup>٦٧) المرجع السابق. ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٦٨) ﴿ الاسلام والمدنية الحديثة } ص ٤١ ، ٤٢ .

• لقد صاغ المودودى فكره السياسى ، الذى أفاض فيه الحديث عن و القومية ٤ وو الديمقراطية ٤ وو الحاكمية الالهية ٤ ما بين [ سنة ١٣٥٦ هـ سنة ١٩٣٧ م] و[ سنة ١٣٦٠ هـ سنة ١٩٤١ م] وق هذه الفترة كانت الهند تغلى بالثورة الوطنية الديمقراطية ضد الاستعمار الانجليزى ، وكان [ حزب المؤتمر الهندى ] يسعى للحصول على الاستقلال ، وإقامة الهند الموحدة ، على أساس أن الهند تكون و قومية واحدة ٤ ، لأنها و وطن واحد ٤ ، ولقد تبنى [ حزب المؤتمر ] و العلمانية ٤ ، باعتبارها الحل الأمثل في بلد تتعدد فيه الديانات ... لقد ضم حزب المؤتمر و الوطنيين ٤ الهنود ، على اختلاف دياناتهم ، لأنهم اعتبروا و وحدة الوطن و السياسية ، أرضا صالحة لقيام و قومية سياسية واحدة ٤ ..

والمودودى يحدد أن هذا هو هدف ؛ الوطنيين ؛ الهنود ، فيقول : ؛ إن الخصائص الثلاث للحكومة الحرة التي يريدها الوطنيون الهنود هي :

أولا : دولة وطنية ــــ [ أى قومية ] ـــ National State بمعنى الاعتراف بجميع مواطنى الهند كأمة واحدة ، ورفض فكرة كونهم أنما متعددة .

قانيا : دولة ديمقراطية Democratic State بمعنى الاعتراف بأن جميع سكان الهند يمثلون بموعة واحدة يطبق عليها مبدأ تحقيق رأى الأغلبية .

ثالثا : دولة علمانية Seculer State بمعنى أن الدولة لا تعترف بأديان الأمم المختلفة بالهند ...

ثم استطرد المودودى فتساءل قائلا : ٤ وعلينا الآن أن ندقق فى نوعية هذه الدولة أساسا ، هل يمكن لنا ، كمسلمين ، أن نجعل من مثل هذه الدولة هدفا لنا ؟ هل يمكننا أن نعيش بداخل هذه الدولة كمسلمين ؟ هل يجوز لنا أن نساهم فى الجهاد والنضال من أجل إقامة مثل هذه الدولة ؟؟! . . \*(١٩١)

ولقد كانت إجابة المودودى على هذه التساؤلات بالنفى .. النفى الذى وجه فيه وبه كل النقد وأمره إلى ه الدولة القومية الديمقراطية العلمانية ، .. والذى جاءت به النصوص التى قدمناها له عن ، القومية ، و ، الديمقراطية ، ... تلك التي أسيء تفسيرها كثيرا ؟! ...

● ولما كان حزب المؤتمر هو الذى يسعى لإقامة هذه الدولة ؛ القومية ـــ الديمقراطية ــ العلمانية ٤ .. ويجتلب المسلمين إلى صفوفه ، فلقد تصدى له المودودى ، وحاربه .. وكتب تحت عنوان : [ المسلمون وحزب المؤتمر ] يقول : « يتضح بجلاء من التحليل العلمى والواقعى للحركة الوطنية والقومية ، وحركة تحرير الهند الوطنية ، أنه لا يوجد أى قدر مشترك بيننا وبين هذه الحركة ، إن موتنا هو حياتها ، وموتها هو حياتنا ، فلا يوجد بيننا وبينها أى اشتراك ، لا فى الأصول ولا فى الأهداف ، ولا فى أسلوب العمل . يوجد اختلاف

<sup>(19) {</sup> الأمة الاسلامية ولطنية القرمية } ص ٩٣ ، ٩٤ .

كلى تماما ، اختلاف شديد لدرجة أننا لا نجتمع معا على أية نقطة ، إن التباين بيننا كتباين المشرق والمغرب ! ٩(٧٠)

كل هذا ... ومثله كثير جدا ... كتبه الاستاذ المودودى ضد ، الدولة : القومية ... الديمقراطية ... العلمانية ، .. وضد [ حزب المؤتمر ] ، الساعى لبناء ، هند : قومية ... ديمقراطية ... علمانية ، ..

#### • لكن .، لنسأل:

هل كان عداء الأستاذ المودودى للقومية وللديمقراطية ... دعنا من العلمانية الآن فسيأتى حديثها عند حديث الحاكمية الالهية ... هل كان عداؤه للقومية وللديمقراطية عداء مبدأ ؟ لتعارضهما مع مذهب الاسلام في بناء الدولة وسياسة الأمة ؟ .. أم أن العداء قد ارتبط بالظرف الحاص الذي كان عليه المسلمون بالهند في ذلك التاريخ ؟!..

نحن نقول ... ولدينا الأدلة ... أدلة الأستاذ المودودى نفسه ... إن عداءه للقومية وللديمقراطية لم يكن عداء مبدأ ، فضلا عن أن يكون مبدأ إسلاميا .. وإنما كان رفضا لفكر سياسي رآه ، في ذلك الظرف التاريخي ، ضارا بالمسلمين الهنود وبإسلامهم ..

لقد كانت نسبة السكان المسلمين إلى سكان عموم الهند ، في ذلك التاريخ هي نسبة الربع إلى الثلاثة أرباع ... وكان معنى الدولة القومية الواحدة ، التي تحكمها الأغلبية ، وفقا للديمقراطية ، هو حكم الهنادكة وتحكمهم في المسلمين ، بما وراء ذلك من إضرار بالمسلمين وبإسلامهم .. ولقد أفاض المودودي الحديث حول هذا السبب الذي رفض لأجله و القومية ، وو الديمقراطية ، واعلن أن الأغلبية الهندوكية ليست من نوع و الأغلبية المألوفة ، في الدول الديمقراطية ، الأغلبية المؤسسة على الرأى ، وعلى و اللهروع ، والتي تتحول فيها و الأقلية ، إلى و أغلبية ، أو العكس .. ذلك لأن الخايز بين الهنادكة والمسلمين ليس في و الرأى ، حول القضايا السياسية الجارية ، وإنما هو في و الأصول الحضارية الثابتة ، ومن ثم فستظل الأغلبية أغلبية أبدا ، وستظل الأقلية أقلية أبدا .. وفي ذلك السيطرة الأبدية للهنادكة على المسلمين ، بما يعني سد تبعا لظروف أبدا .. وفي ذلك السيطرة الأبدية للهنادكة على المسلمين ، بما يعني سد تبعا لظروف

ذلك هو السبب الحقيقى لرفض المودودى ، للقومية ، و، للديمقراطية ، ، ولم يكن السبب نابعا من كونهما واقدا أوربيا ... ولدينا الأدلة ، من نصوص المودودى ، على هذا التفسير .. فالمودودى يميز بين ، القومية السياسية ، : القائمة على ، وحدة الوطن ، ، دون

<sup>(</sup>٧٠) المرجع السابق . ص ٢٥٥ .

وحدة الحضارة .. وبين ؛ القومية الحضارية ؛ ، التي تؤلف بين جماعتها البشرية أصول حضارية واحدة .. فيرفض الأولى ، لأنها هي التي كانت تجمع كل سكان الهند .. والتسليم بها كأساس لبناء الدولة المديمقراطية ، سيؤدي إلى تحكم الأغلبية الهندوكية في المسلمين ... وهو يحبذ الثانية ، لأن المسلمين في الهند ، بمقياسها ، قومية متميزة ، ومن ثم فلابد لهم من ذاتية سياسية متميزة ، تمكنهم من الحفاظ على خصوصيتهم الحضارية وتنميتها ...

و فالنوع الأول من القومية يطلق عليه القومية السياسية [ Political Nationality ] أى مجموعة من الناس يجمعهم ناظم سياسي خاص يرتبطون به ، ونتيجة لهذه الوحدة السياسية المجردة يعتبرون أمة . وليس من الضرورى لمثل هذا النوع من القومية أن تتحد جميع أفكار ونظريات المنتمين إليها ، أو تكون لديهم مثل متماثلة ، أو لغة واحدة أو أدب واحد أو أى نوع من طرق الحياة المتشابهة ، فهم رغم كل هذا يمثلون قومية سياسية واحدة ، رغم ورود الاختلاف في كل ما أوردناه جميعا .. ع

وهو يسلم بأن هذا النوع من \$ القومية السياسية \$ هو وحده الذي يربط سكان عموم الهند ، فبين هؤلاء السكان \$ توجد بلا شك أسس القومية السياسية \$ ...

ملكن المودودي يرفض أن تكون هذه هي القومية التي تربط الناس برباط حقيقي عنده ، هي القومية ليست القومية على الاطلاق !.. » .. ذلك أن القومية الحقيقية ، عنده ، هي « القومية الحضارية » .. إنها: « النوع الثانى من القومية .. ما يطلق عليه: القومية الحضارية أو الثقافية Caltural Nationality 7 وتضم هذه القومية أناسا لهم دين واحد وأفكار واحدة ، يتصفون بصفات أخلاقية واحدة ، وينظرون إلى أهم شئون الحياة نظرة مشتركة ، مما يصبغ مظاهر حياتهم الحضارية والثقافية بلون واحد . كما أنها تضم أولئك الذين يتحد لديهم معيار التحريم والتحليل، والحب والكراهية، والاعجاب والنفور، والذين يقدر بعضهم أحاسيس ومشاعر البعض الآخر ، ويأنسون إلى عادات وخصائص بعضهم البعض ، والذين وجدت بينهم رابطة الدم والقلب نتيجة للتزاوج فيما بينهم ، ونتيجة لما بينهم من وحدة اجتماعية ، والذين يحركهم نوع واحد من المثل التاريخية . وباختصار : الذين يشكلون جماعة واحدة ، ووحدة متاسكة من الناحية الذهنية والروحية والأخلاقية والحضارة الاجتماعية ، فلو ظهر بينهم التعصب القومي فإنما يكون على أساس هذه القومية . كما أن من تضمهم هذه القومية . ينمو بينهم فقط \_ شكل قومي مشترك Joint National type وفكرة قومية مشتركة Joint National Eden وعن طريق حب هذا الشكل القومي المشترك ، وعن طريق قوة هذه الفكرة القومية المشتركة تظهر \* القومية \* ، وهذا هو ما يتطور فيما بعد ليشكل \* القومية الذاتية \* National Self تكون لذي الأفراد فيها استعدادات ذاتية للانجذاب إليها . وحين تكون هناك أية موانع ، واقعية كانت أو خيالية ، تقف في طريق نمو هذه القومية الذاتية فإن هذه العواطف

تلتهب من أجل إزاحة هذا المانع ، وتلك العاطفة هي الشيء الذي يطلق عليه إسم: القومية ،

وكا نفى المودودى أن تكون و القومية السياسية و سد الموجودة بالهند سد قومية حقيقية .. فلقد قطع بأن ظروف الهند سد الحافلة بقوميات متعددة سد تنفى أن تكون بها و قومية حضارية ثقافية واحدة و (٧٠) ... ومن ثم فلا مجال للدعوة إلى بناء دولة قومية واحدة ، لأن القومية الحقيقية الواحدة غير موجودة بين عموم سكان الهند .. ومن ثم فلا يمكن قبول هدف حزب المؤتمر و الذى يتمثل في قيام دولة وطنية جمهورية [ ديمقراطية ] علمانية ، كما أنه لا يمكننا أن نتحمل أو نستسيغ سياسته التي ترمى إلى القبض على السلطات السياسية تدريجيا ، ومساعدة الهنادكة لتكون لهم اليد الطولى على جميع أجزاء البلاد !.. و (٧٢)

قالعداء هو للقومية التى ستسحق مقومات المسلمين الحضارية، لأنها و قومية سياسية و فقط، لا وحدة حضارية بين الذين يطلب أن يعيشوا في دولتها الوطنية الديمقراطية ... ولو كان الحال غير ذلك ، والهند قومية حضارية وثقافية واحدة ، أو لو أن المسلمين فيها أغلبية لما عارض المودودي القومية ...

لقد عارضها لهذا السبب ... أما الانجليز فكانوا نظريا مع القومية الواحدة ، لأنها جزء من فكرية حضارتهم .. وحزب المؤتمر ، ذو الأغلبية الهندوكية ، والذى تسود فكريته مثل الحضارة الغربية ، كان مع القومية الواحدة ، ودولتها الواحدة ، بحكم المصلحة أولا ، والفكر التغريبي المتفق مع هذه المصلحة ... ولقد كان المودودى صريحا عندما وضع النقاط على الحروف ، وأعلن أن رفضه للقومية الواحدة ، ودولتها الواحدة قد نبع من الحرص على قومية المسلمين الحضارية كي لا تسحقها الأغلبية الثابتة للهنادكة ، وأن هذا السبب في الرفض خاص بظروف المسلمين الهنود .. فقال : وإن نظرية القومية التي أوردها الغربيون إلى بلادنا كانت نظرية الوطنية اللادينية ، التي إذا انحتلط بها مبدأ و القومية ، أصبح ضغنا على إبالة ، كفتنا على الأقل ، لأن بلادنا الهندية ثلاثة أرباع سكانها من غير المسلمين ، فقد جعلنا مبدأ و القومية ، حس على أساس الوطنية .. بين أمرين : إما أن نرتد على أعقابنا عن ديننا الاسلام ، متحمسين لديانتنا الجديدة ، أو نعيش في البلاد كافرين ، أي خارجين على الوطن بموجب متحمسين لديانتنا الجديدة ، أو نعيش في البلاد كافرين ، أي خارجين على الوطنية ! .. ه (٢٢)

#### فالمرفوض هو د القومية السياسية ، ، لأنها ليست قومية حقيقية .. أي ليست

<sup>(</sup>٧١) المرجع السابل ، ص ١٧١ -- ١٧٣ .

<sup>(</sup>٧٢) المرجع السابق ، ص ٢٦١ ، ٢٦١ .

<sup>(</sup>٧٣) { واقع السلمين وسبيل النيوش بيم } من ١٥٢ ، ١٥٣ .

قومية حصارية وثقافية .. ولأنها مؤسسة فقط على وحدة الأرض ــ الوطنية ــ .. ولأن أغلبيتها الهندوكية سنظل ثابتة ، وفى الديمقراطية ، التي تحكم فيها الأغلبية الأقلية سيحيق الحطر بالقومية الحضارية للمسلمين ... فالحق والحقيقة أن المودودي مع القومية الحقيقية وضد اللاقومية ؟!

● ويزيد من وضوح هذا التفسير ، الذى قدمناه لرأى المودودى فى القومية ـــ إن كانت لا تزال ثمة حاجة لوضوح ؟! ــ أن الرجل لم يكن له اعتراض على نشأة القوميات فى أوربا ، عندما كان هدفها ؛ أن تعطى القوميات المختلفة حرية ممارسة حق سيادتها فى أرضها بكافة الحقول ، السياسية والتجارية والاقتصادية وغيرها ، بدلا من أن تكون أداة فى أيدى البابوات والقياصرة ، المتعسفين بإسم السلطات الروحية والزمنية !.. ؛ ... فقط كان اعتراضه على تطور هذه القومية إلا الاستعلاء والقداسة والالحاد والعدوان (٧٤).... ولذلك فهو يميز بين نوعين من القومية :

الأولى: القومية غير العدوانية .. وذات المضمون والهدف التحررى ... وهو معها يؤيدها . والثانيسة: القومية العدوانية ، الأنانية ، المستخلة لغيرها من القوميات والشعوب .. وهو ضدها .. وافض لها ... وكلماته ، في هذا التمييز ، الذي لا يدع مجالا لشك في براءته عما ينسب إليه من عداء للقومية ، بإطلاق ومن حيث المبدأ ، تقول : « أما القومية ، فإن أريد بها : الجنسية [ Nationality ] فهي أمر فطرى لا نعارضه ، وكذا إن أريد بها انتصار القرد لشعبه ، فتحن لا تعارضها كذلك ، إذا كان هذا الحب لا يعنى معنى العصبية القومية العمياء التي تجعل الفرد يحتقر الشعوب الأعرى ، ويتحاز إلى شعبه في الحق والباطل على السواء . وإن أريد بها مبدأ الاستقلال القومي ، فهو هدف صليم كذلك ، فمن حق كل شعب أن يقوم بأمره ، ويتولى بنفسه تدبير شتون بلاده .

أما الذى نعترض عليه ونعتبره شيئا تمقوتا نحاربه بكل قوة فهو القومية التي تضع ذاتها ومصالحها ورغباتها الحاصة فوق جميع الناس ومصالحهم ورغباتهم ، والحق عندها هو ما كان محققا لمطالبها واتجاهاتها ورفعة شأنها ، ولو كان ذلك بظلم الآخرين وإذلال نفوسهم أ.. ه (٧٥)

إن المودودي لا يعادي القومية بإطلاق، ومن حيث المبدأ .. فقط هو يعادي

<sup>(</sup>٧٤) [ الاسلام والمدلية الحديثة ] ص ١٣ ، ١٤ .

<sup>(</sup>٧٥) المرجع السابق، ص ٢٥ . ٢٠ -

و القومية العدوانية ع .. وبالتحديد فهو يعادى القومية الاستعمارية الاوربية ، التي ذهبت تستعبد كل الهند ... ويعادى القومية الهندوكية التي سعت ــ على أساس وحدة الأرض والوطن ــ والتي لا تكون قومية حقيقية لسكان عموم الهند ... سعت للسيطرة الأبدية على المسلمين في شبه القارة الهندية ...

فهل بعد جلاء موقف المودودي ، من قضية و القومية و ، مجال لنقل بعض نصوصه التي عارض بها سيطرة الأغلبية الهندوكية على الأقلية المسلمة .. نقل هذه النصوص ، ليعارض بها نفر من الاسلاميين و القومية العربية و ، التي تصل نسبة المسلمين بين سكانها قرابة الده و / من مجمل هؤلاء السكان ١٤... وهي القومية التي وصفها الشيخ حسن البنا فقال : و إن هذه الشعوب المعتدة من الحليج إلى الخيط كلها عربية ، تجمعها العقيدة ، ويوحد بينها اللسان ، وتوافها الوضعية المتناسقة في رقعة من الأرض واحدة متصلة متشابهة ولايحول بين أجزائها حائل ، ولا يفرق بين حدودها فارق . ونحن نعتقد أننا حين نعمل للعروبة نعمل للعروبة نعمل للإسلام ، واخير العالم كله ... فلن ينهض الاسلام بغير اجتاع كلمة الشعوب العربية ووحدتها .. فالعرب هم أمة الاسلام الأولى وشعبه المتميز ! .. و (١٧)

وهل من الأمانة أن نأخذ نصوص الأستاذ المودودى فى قومية الهنادكة لنلصقها بقومية العرب المسلمة ، بأغلبية سكانها الساحقة ، وبالتكوين النفسى الإسلامى الذى هو حضارة العرب أجمعين ؟! ..

بل إننا إذا فهبنا نستقرىء الحل الذى قدمه الأمتاذ المودودى لمستقبل الهند، بقومياتها المتعددة، وللعلاقة بين القومية الاسلامية وغيرها من القوميات التى تعيش فى شبه القارة الهندية، فسنجد المودودى قد قدم لهذه المعضلة و حلا قوميا ه ؟!. لقد طلب لكل قومية و استقلالا ذاتيا ، تمارس فى ظله حقوقها القومية وتنميها فى إطار و دولة داخل الدولة الاتحادية ، التى تظلل هذه و الدول ، القومية جميعا .. فهو و حل قومى ، ترسم معالمه التمايزات القومية فى شبه القارة الهندية ... ومن كلمات المودودى ، التى صاغ بها اقتراحه هذا نقراً قوله : و إن إقرار واستمرار الحياة القومية للمسلمين يستلزم ، بالضرورة ، ما يكن أن نطلق عليه ، بالمصطلح السياسى الحالى : و دولة داخل دولة ، إن الدعائم التى يقوم عليها مجتمعهم لا يمكن أن تظل راسخة ثابتة طالما لا يوجد فى مجتمعهم و قوة حاكمة ، وو هيئة

<sup>(</sup>٧٦) [ دعوتنا في طور جديد ] مجموعة الرسائل . ص ١١٢ ، ١١٤ .

حاكمة ع ... ع (٧٧) خاصة بهم ... ه و لا حرج فى أن تنال أم الهند الأخرى هذا النوع من الاستقلال ، أو الحكم الذاتى ، فى سبيل الحفاظ على مصاطها القومية الحاصة . وبعد أن تحصل جميع الأم داخل الهند على مثل هذا الاستقلال ، أو الحكم الذاتى ، فإن نظام الحكم المشترك يكن أن يتحقق داخل الهند بطريقة سليمة ... ع (٧٨)

أما نوع العلاقة بين هذه القوميات ، المستقلة ذاتيا ، في دولة لكل منها داخل الدولة ، أي نوع « الدولة الجامعة » ، فلقد طرح المودودي حوله تصورات ثلاثة :

- ١ -- الاتماد الفيدرالي ..
- ٢ -- أو تميز القوميات في مناطق محددة جغرافيا ، مع إحداث و إبدال سكاني ۽ خلال ربع
   قرن أو أكثر ، يصحبه تزايد استقلال و الدول ، وتقليل صلاحيات و المركز ، . .
- ٣ أو انفصال الولايات الاسلامية واستقلالها واتحادها .. وكذلك الولايات الهندوكية ،
   مع إقامة و تحالف و و تعاون و بينهما ..

وهي تصورات مؤسسة على المعيار القومي ، طرحها الأستاذ المودودي ، فقال : إن وأمامنا الآن ثلاثة تصورات لتشكيل مستقبل الهند :

# التصور الأول :

إن الشكل الصحيح والعادل لبناء دولة جمهورية ــــ [ أى ديمقراطية ] ــــ في بلك القوميات المتعددة هو :

- أولا : أن تقوم على مبادىء وأصول الاتحاد الفيدرال الدولى International Federatim وبعبارة أحرى : فهى ليست دولة أمة واحدة ، بل هي دولة اتحادية لأم متعددة Federatel Natim.
- قانيا : تتمتع كل أمة داخل هذا الاتحاد بالاستقلال الحضارى والثقال . Custuros Autonomy أي تستطيع كل دولة أن تستخدم صلاحيات وسلطات الحكومة لإصلاح وتنظيم بيتها داخل دائرة حياتها الخاصة .
- قالفا : أن يقوم نظام عملها ، بالنسبة للمعاملات الوطنية المشتركة ، على المشاركة المتساوية ognet Purtnerstap. فيكون لكل منها استقلالها الذي تمارسه فيما يتعلق بمعاملاتها الخاصة ، ويمكنها أيضا أن تمارس عملا مشتركا فيما يتعلق بالمعاملات المشتركة . وفى ظل هذا النوع من النظام الاتحادى ، فإن و الإمارة ، أو و الولاية ، تنقسم بين المركز

<sup>(</sup>٧٧) [ المقدون والصراع السياسي الراهن ] ص ٥١ .

<sup>(</sup>٧٨) المرجع السابق , ص ٩٩ .

والأجزاء المتحدة .... وبعد ذلك تواجه قضية الحكومة المركزية ... ويجب أن يؤسس هذا النظام الحكومي المشترك ، بالضرورة ، على مبادىء الأنصبة المتساوية أو المشاركة المتساوية ، وليس نظاما المشاركة المتساوية ، وليس نظاما قائما على حكم الحكومة الواحدة تساملة وتختص بأمة واحدة .

## التصور الثانى :

إذا رفض هذا التصور للاتحاد بين أم الهند ، فمن الممكن إيجاد تصور آخر ، وهو إقرار حدود جغرافية منفصلة لكل أمة من الأم ، تستطيع أن تيني فوقها دولتها الجمهورية — وأى الديمقراطية ] — ، وتحدد فترة ٢٥ سنة أو أكثر أو أقل من ذلك لإحداث و إبدال مكانى ٤ ، ويكون لكل دولة استقلالها الداخلي بصورة متزايدة ، بينا يحتفظ المركز الاتحادى بصلاحيات قليلة .

### التصور الثالث:

إذا رفض هذا التصور أيضا ، فإننا نطالب فى النهاية بأن تنفصل ولاياتنا القوهية ، وتشكل اتحادا فيما بينها ، وهكذا يمكن للولايات الهندية أن تقيم لها اتحادا منفصلا ، ثم يشكل تحالف Confedraly بين هذين البلدين ، أو أكثر ، ويمكن التعاون بينهما بشروط محددة ، وذلك من أجل الأهداف الخاصة ، مثل الدفاع والمواصلات والعلاقات التجارية ... ه (٢٩)

تلك هي تصورات المودودي عن الحلول التي رآها للعلاقة بين القوميات الحضارية والثقافية في الهند الكبرى ... وهي شهادة تثبت أن الرجل وإن حارب و القومية السياسية ، المفتقرة إلى الوحدة في الأصول والمكونات الحضارية للقومية ، فلقد ناضل في سبيل و الحل القومي و للقوميات الحضارية ... ولم يكن أبدا عنوا للقومية .. كما حسب بعض الاسلاميين !..

هذا عن الشبهات التي علقت بفكره القومي ..

أما موقفه من و الديمفراطية ، والذي زُعم أنه عاداها عداء شديدا .. فإنه هو الآخر مما يحتاج إلى جلاء لبعض الغموض ، وكشف لما أحاطه من الشبهات !..

<sup>(</sup>٧٩) المرجع السابل. ص ١١٧ : ١١٨ : ١٢٣ : ١٢٣ . ٢٦ وواضح من سير الأحداث أن المشكلة قمد حلت بمزيع من التصور الثانى والثالث ، مع التعديل ., فتم الاستقلال الكامل للقومية الاسلامية ، مع ابدال سكانى فرضته أحداث الصراع العنيف ! . ع

لقد قبل إن الرجل قد ارتاد الدعوة إلى و الحاكمية الالهية و في الفكر الاسلامي الحديث .. فأحيا هذه الدعوة التي بدأها و الخوارج و في صدر الإسلام عندما أعلنوا أنه : 
[ لا حكم إلا لله ! ] ... وقبل إن الرجل قد شدد على اختصاص الحاكمية بالله .. و الحاكمية القانونية و ، أي حاكمية التشريع .. وو الحاكمية السياسية و ، أي حاكمية التشريع .. وو الحاكمية السياسية و ، أي حق ، ولو التنفيذ .. ونفي أن يكون لبشر ، فردا كان أو حزبا أو طبقة أو شعبا ، أي حق ، ولو جزب ، في هذه و الحاكمية الإلهية و ... ولما كانت و الديمقراطية و ... كا هي في الغرب .. وكا تحدث عنها الرجل حس هي و حاكمية الجماهير و فلقد رفضها الرجل كل الرفض ، وعاداها كل العداء !..

قيل هذا ، وسيقت عليه شواهد من نصوص الرجل .. من مثل قوله : و إن وجهة نظر العقيدة الإسلامية تقول : إن الحق وحده هو الحاكم بذاته وأصله ، وأن حكم سواه موهوب وممنوح (^^)... وإن أى شخص أو جماعة يدعى لنفسه أو لغيره حاكمية كلية أو جزئية ، في ظل هذا النظام ، هو ولا ربب سادر في الإقلاق والزور والبهتان المبين ... فاقة معبود بالمعالى الدينية ، وسلطان حاكم بالمعالى السياسية والاجتاعية ... وهو لم يهب أحدا حق تنفيذ حكمه في خلقه ... وإن الانسان لاحظ له من الحاكمية إطلاقا (^^)... وإن الأساس الذي ارتكزت عليه دعامة النظرية السياسية في الاسلام أن تنزع جميع سلطات الأساس الذي ارتكزت عليه دعامة النظرية السياسية في الاسلام أن تنزع جميع سلطات و Powers الأمر والعشريع من أيدي البشر ، منفردين ومجتمعين ، ولا يؤذن لواحد منهم أن ينفذ أمره في بشر مثله فيطيعوه ، أو ليسن قانونا لهم فينقادوا له ويتبعوه ، فإن ذلك أمر عنص بالله وحده ، لا يشاركه فيه أحد غيره ، كا قال هو في كتابه : ﴿ إن الحكم إلا لله أمر ألا تعبدوا إلا إياه . ذلك الدين القيم كو (^^)... فالحصائص الأولية للدولة الاسلامية ثلاث :

- ١ -- ليس لفرد أو أسرة أو طبقة أو حزب أو لسائر القاطنين فى الدولة نصيب من الحاكمية ، فإن الحاكم الحقيقي هو الله ، والسلطة الحقيقية مختصة بذاته تعالى وحده .
   والذين من دونه فى هذه المعمورة إنما هم رعايا فى سلطانه العظيم .
- ليس لأحد من دون الله شيء من أمر التشريع ، والمسلمون هيما ، ولو كان بعضهم
   لبعض ظهيرا ، لا يستطيعون أن يشرعوا قانونا ، ولا يقدرون أن يغيروا شيئا ثما شرع
   الله لهم .

<sup>(</sup>١٨) [ الحكومة الاسلامية ] س ٨١ ، ٨١ .

<sup>(</sup>٨١) المرجع السابق . ص ٧٠ ، ٧٣ .

<sup>(</sup>۸۲) يوسف د ده .

٣ - أن الدولة الاسلامية لا يؤسس بنيانها إلا على ذلك القانون المشرع الذي جاء به النبي من عند ربه ، مهما تغيرت الظروف والأحوال ، والحكومات Governement التي بيدها زمام هذه الدولة State لا تستحق طاعة الناس إلا من حيث أنها تحكم بما انزل الله وتنفذ أمره تعالى في خلقه (٨٣).....

وأن وضعية الدولة الاسلامية : أنها ليست ديمقراطية Democracy ، فإن الديمقراطية عبارة عن منهاج للحكم تكون السلطة فيه للشعب هيما ... وهي ليست من الاسلام في شيء ، فلا يصح إطلاق كلمة الديمقراطية على نظام الدولة الاسلامية ... ه (٨٤)

نعم ... لقد قال الأستاذ المودودى ذلك .. ومثله كثير !... ونحن نعترف أن كلماته هله من الممكن أن يؤدى اجتزاؤها ، وغياب وضعها إلى جوار غيرها من التى عرض فيها للنات القضية ، وأيضا غياب المعنى المحدد لما عناه الرجل من و الحاكمية ، وما كتبه عن و الخلافة الإنسانية ، عن الله في الأرض ... إن غياب ذلك من الممكن أن يوهم ... وهو قد أوهم الكثيرين ... أن الرجل عدو للديمقراطية ، لأن الحاكمية تعنى تجريد الانسان من كل سلطات التشريع والتنفيذ !..

لكن لنبدأ ، أولا ، بتحديد معنى المصطلحات عند الرجل :

- ♦ إن معنى كلمة و الحاكمية ، عنده هي : و السلطة العليا .. والمطلقة ، .. فهى ليست السلطة ، العليا ، فقط .. بل وو المطلقة ، أيضا .. إنها لا تطلق إلى على الـ [ فعّال لما يريد ] والذي [ لا يُستّأل عما يفعل ] (٥٠٠).
- ومعنى كلمة و الديمقراطية ع ... في الحضارة الغربية ... هي : و حاكمية الجماهير ... وسيادتها المطلقة من كل قيد ، سوى ما تصنعه الجماهير لنفسها ... و (٨٦٠). أي أن للجماهير السلطة العليا ، والمطلقة .. والآن نكتفي بأن نسأل :

هل يدعى مسلم ، مهما بلغ إيمانه بالديمقراطية ، أن الجماهير يجب أن تكون ، فى ديمقراطيتنا ، مطلقة السلطة ، فلا تسأل عما تفعل ؟ وتفعل ما تريد ؟ حتى لو أحلت الحرام وحرمت الحلال ، الثابت دلالة وورودا عن الله سبحانه وتعالى ؟؟!... أم أن سلطة الجماهير

<sup>(</sup>٨٢) [ نظرية الأسلام السياسة ] ص ٣١ - ٣٣ .

<sup>(</sup>٨٤) المرجم السابق ، ص ٣٣ ، ٣٤ .

<sup>(</sup>٨٥) [ تفوين النستور الأسلامي ] ص ٢٥١ ، ٢٥٣ . ترجمة عمد عاصم الحداد . طبعة ييروت سنة ١٣٨٩هـ سنة ١٩٦٩م ضسن مجموعة عنوانيا ه نظرية الأسلام وهديه في السياسة والقانون s .

<sup>(</sup>٨٦) { الاسلام والمدنية الحديثة } ص ٣٦ ، ٣٧ .

وسلطان الأمة وسلطامها يجب أن تقيد بما قطع فيه الله بالتشريع ، فهى حرة داخل الإطار الإلمي ٩٢..

وبعد هذا التساؤل .. لنواصل عرض الفكر المتكامل للأستاذ المودودي ...

إن الرجل لم يقل بوجود تشريع إلى كامل لما هو قام وما يستجد من القضايا والمشكلات ، حتى يمكن أن يتصور أنه يجرد الانسان من كل حق في التشريع والتقنين ، كا توهم بعض نصوصه المجتزأة ... بل الرجل يقول : « إن مجالس الشورى أو البرلمانات لا يباح لما أن تسن نظاما أو تصدر حكما فيما ورد فيه نص صريح واضح في شريعة الله ... أما مالم يرد فيه نص شرعى سد وهو المجال الأوسع سد فلأهل الحل والعقد أن يجتهدوا في سن الأنظمة التي تحقق مصلحة الأمة بالمشورة المتبادلة .. على أن تكون منسجمة مع الإطار العام لأسس الشريعة ... و (٨٧)

إذن فللبشر أن يسنوا القوانين والنظم فيما لا نص فيه .. وهو المجال الأوسع !... بل أن المودودى يسمى هذه السلطة ، التى تمارسها بحالس الشورى والبرلمانات ، يسميها وحاكمية و ؟!.. وذلك عندما يذهب لإبداع تعريف للحكومة الاسلامية ، والتى يراها إلهية ، أى و ثيقراطية و Theo-Cracy لأن صاحب السلطة المطلقة والعليا في التشريع لمجتمعها هو الله ... ولكنها ليست ثيقراطية الغرب الكنسية التى تتحكم فيها طبقة السدنة Priest Class لأنها في الاسلام أيضا ديمقراطية وحاكميته الكنسية التى تتحكم فيها طبقة الشعب واستخلافه عن الله ، في ظل سيادة الله وحاكميته و .. فالحكومة الاسلامية لذلك هي ... عند المودودى ... : و الثيقراطية ... الديمقراطية و أو الحكومة الالهية الديمقراطية .. لأنه قد خول فيها للمسلمين و حاكمية شعبية مقيدة Sovereignity ... المسلمين و حاكمية شعبية مقيدة Limitet popular Sovereignity ... د

إذن ، ففي الاسلام ؛ حاكمية شعبية ؛ ، وإن تكن مقيدة بالنصوص القطعية ... التي تناولت المجال الأقل من شئون المجتمع ، وتركت لأصحاب ؛ الحاكمية الشعبية ؛ المجال الأوسع ؛ ... كما قال المودودي ؟!.....

بل وحتى فيما وردت به النصوص الالهية نجد لأصحاب و الحاكمية الشعبية و مجالا كبيرا .. وبعبارات المودودى ، فإن و هناك مع هذا العنصر القطعى ، غير القابل للتغيير والتعديل ، عنصراً آخر يوسع في القانون الاسلامي إلى حيث لانهاية ، ويجعله يرحب بالتغير والرق في كل حالة من حالات الزمان المتطورة ، وهو يشتمل على عدة أنواع :

<sup>(</sup>٨٧) المرجع السابق . ص ٤٠ .

<sup>(</sup>٨٨) إ نظرية الاسلام السياسية إ ص ٣٤ ، ٢٥ . وإ الاسلام والمدنية الحديثة إ من ٣٦ .

- ١ تعيير الأحكام أو تأويلها أو تفسيرها ... وهو باب واسع جدا فى الفقه الاسلامى . فالذين لهم عقول ثاقبة .. يجدون أمامهم مجالا واسعا للتعبيرات المختلفة حتى فى أحكامها القطعية الصريحة ، فكل منهم يرجح ... على حسب فهمه وبصيرته ... تعبيرا من هذه التعبيرات على غيره ، عتجا بالدلائل والقرائن . وهذا الاختلاف فى تعبير الأحكام مازال له وجود بين أصحاب الفقه والعلم من الأمة من أول أمرها ، ولابد له أن يبقى مفتوحا فى المستقبل أيهنا ..
- القياس .. وهو تطبيق حكم ثبت من الشارع في قضية ، على قضية أخرى تماثلها ، أي
   بقياسها عليها ..
- ٣ الاجتياد .. وهو فهم قواعد الشريعة وأصولها العامة وتطبيقها في قضايا جديدة لا
   توجد لها النظائر والأشباء في الشريعة ..
- الاستحسان .. وهو وضع ضوابط وقوانين جديدة في دائرة المباحث غير المحدودة على
   حسب الحاجات ، بحيث تنفق إلى أكبر درجة مع روح نظام الاسلام الشامل .

فهذه الأمور الأربعة إذا تدبرتم ما فيها من الامكانات ، فإن الشبهة لا تكاد تساوركم بأن القانون الاسلامي قد ضيق نطاقه في حين من الأحيان عن تلبية حاجات التمدن الانساني المتزايدة المتجددة ، والوفاء بمطالب أحواله المتطورة .. ه (٨٩)

فالأحكام القطعية القليلة .. من مثل

- ١ الأحكام الصريحة القطعية الواردة في القرآن والأحاديث .. كالحدود .. والميراث ..
- ٢ -- والقواعد العامة الواردة في القرآن والأحاديث ، كحرمة كل شيء مسكر ، وكل بيع لا
   يتم فيه تبادل المنفعة بين الجانبين على تراض منهما ...
- ٣ والحدود المقررة في القرآن والسنة لنحد بها حريتنا في الأعمال ولا نتجاوزها ، كحد
   أربع نساء لتعدد الزوجات ، وحد ثلاث مرات للطلاق ، وحد ثلث المال للوصية ...

هذه الأحكام القطعية هي من ۽ الثوابت ۽ المحددة لصورة مدنية الاسلام المتميزة .. ولا بد لكل مدنية من ثوابت ۽ لا تقبل التزحزح والتغيير !.. ۽ (٩٠٠)

فإذا علمنا أن و القرآن ليس هو بكتاب الجزئيات ، بل هو كتاب المبادىء والقواعد الكلية ، ومهمته الحقيقية أن يعرض الأسس الفكرية والحلقية للنظام الاسلامي بوضوح ،

<sup>(</sup>٨٩) { القانون الاسلامي وطرق تنفيذه في ماكستان إ ص ١٧٣ – ١٧٥ .

<sup>(</sup>٩٠) المرجع السابق . ص ١٧١ ، ١٧٢ .

ثم يثبتها تثبيتا قويا بكلتا الطريقتين: التدليل العقلى ، والتحريض العاطفى . أما ما يتعلق بالصورة العلمية للحياة الاسلامية فإنه لا يرشد الانسان إليها بوضع قوانين وأنظمة تفصيلية ... بل إنه حدد الحدود الأساسية .. ، (٩١) فقط ..

إذا علمنا كل ذلك أدركنا ـــ بمنطق المودودى ـــ ومن خلال نصوصه كيف وسع الاسلام بجال و الحاكمية البشرية المقيدة ۽ .. وما هو نطاق القيود الالهية على هذه الحاكمية البشرية ..

والأستاذ المودودي ، بعد أن نفى أن تكون و الحاكمية البشرية ، ، في الاسلام ، لفرد أو طبقة ، أو كهنة سدنة ، تحدث عن خلافة الانسان ونيابته عن الله .. فالأمة نائية عن الله ، وهي تنتخب حاكمها ، ونوابها ، وأهل الحل والعقد فيها ، بطريقة ديمقراطية ، الأمر الذي و يجعل الخلافة الاسلامية و ديمقراطية ، على العكس من القيصرية أو البابوية أو الثيقراطية و الدولة الدينية Theocracy ] على حسب ما يعرفها الغرب ورجاله .. ،

ويستطرد المودودى فيقول إن و ديمقراطيتنا الاسلامية ــ هي كديمقراطية الغرب ــ لا تتألف الحكومة فيها ولا تتغير إلا بالرأى العام . ولكن الفرق بيننا وبينهم : أنهم يحسبون ديمقراطيتهم حرة مطلقة العنان ، ونحن نعتقد الحلافة الديمقراطية متقيدة بقانون الله عز وجل .. ه (٩٢)

وقى مكان آخر يفصل فى الطابع الديمقراطى للنظام السياسى الاسلامى ، فيقول : وإننا نعارض سيادة فرد أو أفراد أو طبقة سيادة مطلقة تستأثر بالسلطة ، أكثر من معارضة المتحمسين للديمقراطية الغربية ، وتؤكد المساواة فى الحقوق وتكافؤ الفرص أكثر من تأكيد أنصارها ، ونحارب كل نظام يكبت الحريات ، فلا يبيح حرية التعبير أو التجمع أو العمل ، أو يضع العراقيل فى سبيل بعض الأفراد لاختلافهم فى الجنس أو الطبقة أو أصل الولادة ، بينا يعطى الآخرين حقوقا وامتيازات خاصة ، فإذا كانت الديمقراطية الغربية تعتبر هذه الأمور جوهرها [ Essence ] وروحها فإنه لا خلاف بينها وبين ديمقراطيتنا الاسلامية ... نحن نؤمن بحاكمية الله تعالى ، ونقيم نظام حكمنا على فكرة الاستخلاف أو النيابة ، وهي نيابة ديمقراطية أو الرئيس أو الأمير وفق رأى ديمقراطية من جوهرها وروحها ، يتم فيها انتخاب الخليقة أو الرئيس أو الأمير وفق رأى الجماهير وبإرادتهم الحرة ، كما يتم فيها انتخاب أهل الحل والعقد والشورى كذلك ، وهم

<sup>(</sup>٩١) [ المبادئ، الأساسية لفهم القرآن ] ص ٦٣ . تعريب : خليل أحمد الحامدي . طبعة الكويت منة ١٣٩١هـ سنة

<sup>(</sup>٩٢) [ تغوين الدستور الاسلامي ] ص ٢٥٩ ، ٢٦٠ .

## اللهين لهم الحق المطلق في نقد تصرفات الحكام ، وعماسيتهم .. و (٩٣)

وإذا كان المودودى قد مال ، في كتابه [ نظرية الاسلام السياسية ] ــ الذي كتبه سنة الم ١٩٣٩ م ــ إلى و أن للأمير الحق في أن يوافق الأقلية أو الأغلبية من أعضاء مجلس الشورى في رأيها ، كما أن له أن يخالف أعضاء المجلس كلهم ، ويقضى برأيه و (١٩٤٥ .. أي مال إلى عدم إلزام الشورى للحاكم ... فلقد عاد وعدل عن هذا الرأى في كتابه [ تدوين الدستور الاسلامي ] ــ الذي كتبه سنة ١٩٥٧ م ــ وقال : إنه و لا مندوحة لنا من أن نجعل الهيئة التنفيذية تابعة لآراء أغلبية أعضاء المجلس التشريعي ! و (١٩٥٠)

فهل بقيت ثمة شبهة ، أو بقى أى غبار على فكر الرجل ، يبرر الظن بعدائه للديمقراطية ، بدعوى أن مفهومه للحاكمية الالهية ينافيها ؟!...

لا نعتقد .. ولا نظن !..

واخيرا .. فإن هناك حقيقة هامة قامت وراء نقد المودودي للديمقراطية الغربية ، التي كانت أساسا من أسس الدولة القومية الواحدة التي سعى [حزب المؤتمر] لاقامنها في الهند الموحدة .. وهذه الحقيقة تقول : إن عداء المودودي هذا قد نبع من عداته لفكرة القومية الهندية الواحدة ، فكلاهما كان يعني ... في ظروف الأقلية المسلمة والأغلبية الهندوكية ... سحق الشخصية الحضارية والقومية الثقافية للمسلمين ... والمودودي ، في نصوص كثيرة له ، يميز بين الديمقراطية ... بمعني النيابة عن الأمة وحكم الأغلبية ... وبين تطبيقها في ظل أغلبية ثابتة ، على أقلبة ثابتة ... لاختلافهما في الأصول والحضارة ... .. فهي ، في رأيه ، هنا متكون و بربرية ، ولن تكون و ديمقراطية ، 1.. يقول ... في نصر هام جدا من نصوصه مذه ... موضحا فكره ، وحاسما موقفه : و إنه لا يمكن لأي عاقل أن يعارض الديمقراطية ، ولا يمكنه القول بأنه يجب أن يكون هناك حاكم ملكي أو أرستقراطي ، أو أي نوع آخر من أنواع الحكم . إن القضية التي تقلقنا منذ فيرة طويلة ، وتزيدنا قلقا يوما بعد يوم ، هي أن نظام الحكم في الهند يسير منذ حوالي تمانين سنة (٢٠١٠) مضت على أساس المؤسسات نظام الحكم في الهند يسير منذ حوالي ثمانين سنة (٢٠١٠) مضت على أساس المؤسسات الديمقراطية ، على العراض وجود قومية واحدة ، وذلك بسبب القيادة الخاطئة والحكم الخاطيء من جانب الانجليز من ناحية ، وحسن حظ وأنانية الهنادكة من ناحية أخرى . ولا يجب أن نخلط هنا بين الديمقراطية نفسها والمؤسسة ذات النوع الجمهوري ، على الخراض يجب أن نخلط هنا بين الديمقراطية نفسها والمؤسسة ذات النوع الجمهوري ، على الخراض يجب أن نخلط هنا بين الديمقراطية نفسها والمؤسسة ذات النوع الجمهوري ، على الخراض

<sup>(</sup>٩٣) [ الاسلام والمدئية الحديثة ] ص ٢٦ - ٣٨ .

<sup>(</sup>٩٤) [ نظرية الاسلام السياسية ] ص ٥٩ .

<sup>(</sup>٩٥) [ تلوين الدستور الاسلامي ] من ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٩٦) كتب هذا الكلام سنة ١٩٣٧ م .. والاشارة إلى تاريخ هزيمة الهند أمام بريطانيا في خمسينات الفرن التاسيع عشر .

وجود القومية الواحدة ، فبينهما فرق السماء والأرض ، ولا يعني الاختلاف مع واحدة أننا تختلف مع الأعرى . فحقيقة الأمر أنه لا يوجد في الهند قومية واحدة ، ولا توجد بالهند الأسس التي يمكن أن تقوم عليها القومية الواحدة . ولكن لنفترض أن الهنادكة والمسلمين والمتبوذين والسيخ والمسيحيين وغيرهم يمثلون أمة واحدة .. فإن من الممكن تطبيق قاعدة الجمهورية [ الديمقراطية ] هذه بينهم على أساس أن يسير الحكم طبقا لما ترتضيه الجماعة التي تمثل الأغلبية بين هذه الأم (٩٧) ... إنه حين يم تطبيق أصول الحكومة المبتقة عن الأغلبية [ أي حكومة الأغلبية ] في النظام الديمقراطي ، فإن هذا يعني أن الجموعة كثيرة العدد تتولى الحكم ، وتنال أغراضها ورغبامها بقوة الحكومة ، كما أن الجموعة قليلة العدد تصبح مستبعدة وتضحى برغباتها ومصالحها في سبيل رغبات ومصالح الأغلبية ، وهذا هو ما يطلق عليه : استبداد الأغلبية .. وهو أعمق حرج وأسوأ علامة على وجه ديمقراطيات هذا الزمان ... ويمكن لمبادىء حكومة الأغلبية أنَّ تكون في مكانها الصحيح حين يتم الاتفاق أصلا على الأمور الأساسية للمواطنين ، وأن يكون الاختلاف بينهم اختلافا في الآراء فقط ، وليس في المصالح ، ومن الممكن في مثل هذا النظام أن تصبح أقلية اليوم هي أغلبية الغد ، وأن تصبح أكثرية اليوم أقلية الغد ... ولكن اختلاف الأهداف .. أو الأصول الدينية ، أو العواطف القومية ، أو اختلاف أسلوب الحياة وغيرها من مثل هذه الأمور لا يمكن أن تنتهي عن طريق الدلائل أو الاستنتاجات ، ومن هنا فإن المجموعة التي تشكل الأغلبية سوف تظل دائما هكذا ... فمن الحطأ ، إذن ، أن نطلق على هذا الشيء اسم : الديمقراطية ، ويجب أن نطلق عليه اسم : البربرية (٩٨) ؟!.... إن عزيمها القومية لا تزداد ولا تنضج في ظل هذا النظام ، بل هي تحتق وتعتصر للنهاية ، وتقتلع جذورها ، ففي هذا النظام نحن قلة في العدد ، وهذا النظام يعطي ما عنده لمن هم كثرة في العدد ... إن القوة جميمها سوف تتحرك لتستقر في أيدي الآخرين ... وهم ا سوف يسحقون وجودنا يقوة ويشدة 16.. £<sup>(99)</sup>

هكذا وضبحت مواقف الرجل الغكرية كل الوضوح .. وظهر جليا ، من خلال هذه النصوص ، التي تعمدنا الاقاضة في ايرادها لكيلا تكون هناك حجة لمن يجتزئون النصوص ؟!.. ظهر جليا أن الرجل لم يكن عدوا ، للقومية ، ولا ، للديمقراطية ، ..

● فهو قد رفض و القومية السياسية الواحدة ، لكل الهند .. لأنها كانت تعنى سحق

<sup>(</sup>٩٧) [ المسلمون والصراع السياسي الراهن ] ص ١٠٨ .

<sup>(4.8) ﴿</sup> اللَّمَةَ الاسلامية وقضية القومية } ص ٩٣ ، ٩٧ .

<sup>(</sup>٩٩) . [ المسلمون والصراع السياسي الراهن } ص ١٠٩ -

الأغلبية الهندوكية للقومية الحضارية والثقافية للأقلية المسلمة ... فموقفه هذا كان دفاعا عن و المقومية و المقوميات في شبه القارة الهندية !...

● وهو قد رفض مؤسسة الدولة الديمقراطية ، القائمة على حكم الأغلبية ، لا رفضا منه للديمقراطية ، بل لأنها .... في ظروف الهند ... حيث تتعدد القوميات ... ستؤدى إلى دوام الحكم بيد الأغلبية الهندوكية ، واستبعاد الأقلية المسلمة عنه دائما ، لدوام ارتباط الأغلبية بالأصول الحضارية القومية .. وهذا الموقف هو رفض لتوظيف المؤسسات الديمقراطية في غير موضعها ، وليس رفضا للديمقراطية ، فهو نفسه يقول : « إنه لا يمكن لعاقل أن يعارض الديمقراطية ، ؟!..

• ونظريته في الحاكمية الإلهية لا تنفى انحيازه للديمقراطية ... فالحاكمية ، بمعنى السلطة المطلقة .. سلطة الفعال لما يريد .. الذي لا يُسأل عما يفعل .. ليست بما يدعيه البشر ... ونطاق التشريع الإلهى القطعى محدود ، وأغلبه كليات وقواعد عامة ... أما ما عداه فاختصاص « الحاكمية البشرية » المحكومة بهذه الكليات وبروح الشريعة العام ـــ التي هي فكرية الأمة ومعيار الخير والشر والصواب والخطأ في حياتها ـــ ... والأمة ، عن طريق نوابها ومثلها ، هي التي تمارس هذه « الحاكمية البشرية » .. فهي إذن ــ هذه الحاكمية ... هيم الخوهر والمضمون والأساس ...

هكذا انجلى الغموض الذي أحاط بفكر الأستاذ المودودي السياسي ... وهو الغموض الذي ، علم الله ، كم دفع أناسا بعيدا عن جادة الصواب ، وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا ؟!.

وهكذا اكتمل عرضنا لفكره .... فكر [ الجماعة الاسلامية ] بالهند وباكستان ... اللذى مثل مجابهة هذه الفصيلة من فصائل ( الصحوة الاسلامية » ( للتحدى الحضارى » ، الذى فرض على الاسلام والمسلمين ، بشقيه : ( التخلف الموروث » ... أو ( الجاهلية القديمة » ، بتعبير المودودى .. و ( التقدم الأوربي التغريبي الوافد » ... أو ( الجاهلية الحديثة » ، كا سماها الرجل أيضا ....

#### أداة البعث:

ولإنجاز هذه المهمة الحضارية التاريخية .. مهمة و البعث الإسلامي الجديد ، الذي الله المالام من و الجاهلية ، ويعيد و المجتمع ، إلى الاسلام ، الذي و ارتد ، عنه ، ثم

الانطلاق بالإسلام إلى كل أرجاء الأرض لتحطيم الطواغيت والحكومات التى تحول بين شعوبها وبين النظر الحر والاختيار ـــ المتخلص من الضغوط ـــ في دين الله ... لإنجاز هذه المهمة ـــ التى حددها الأستاذ المودودي لدعوته ـــ كان لابد للرجل وأن يفكر في و الأداة ، القادرة على إنجاز هذا الهدف الخطير والعظيم ...

لقد رأى أنه أمام و جاهلية ، كما كان الاسلام يواجه الجاهلية عندما أوحى به الله إلى عمد بن عبد الله ، عليه الصلاة والسلام ... ولقد بدأ الرسول مواجهة الجاهلية بتكوين الجماعة المؤمنة ، التي تجسدت فيها العقيدة الجديدة ، حتى أصبح الفكر حركة تسعى نحو الشرك والجاهلية لتقيم بناء الدين الجديد ، مجتمعا تتجسد فيه العقيدة الجديدة .. فكان سعى الأستاذ المودودى \_ ونحوذج الاسلام الأول والمسلمين الأوائل ماثل في ذهنه \_ كان سعيه ، الأسياسي ، بين [ ١٣٥٦ه \_ ١٩٣٧م] و[ ١٣٦٠ه \_ ١٩٤١م] ، لتكوين [ الجماعة الإسلامية ] بين المسلمين الهنود ...

لقد كتب المودودى عن و النوذج و النبوى الذى استرشد به ، في إقامة أداة البعث: التنظيم .. فقال : و علينا أن ندرس الأسلوب التنظيمي لرسول الله ، على الله و فيا أن ندرس الأسلوب التنظيمي لرسول الله ، على الله و فيكن على نفس النبج المحمدى . أقام الرسول ، على المجتمع الاسلامي على أساس التقاله أولا لأولئك الناس اللين يتسمون ب بطبيعتهم وفطرتهم ب بالصدق الحالص ، ويميلون بطبعهم إلى الحياة الطاهرة . ثم قام باستخدام أحسن وسائل التعليم والتربية ، فأصلحهم فردا فردا ، ووضع في قلب كل فرد هدفا ساميا في الحياة ، وجعل من شخصية كل فرد شخصية قوية متينة حتى النف هؤلاء الأفراد وتجمعوا حول هذا الهدف السامي ، ولم يعد هناك خوف من أية قوة مهما كانت ، ولم يعد الطمع في أية فائدة أو الحنوف من أي ضرر بقادر على أن يزحزحهم عن هذا الهدف ال. و (١٠٠٠).

هكذا تكونت كتيبة السابقين إلى الاسلام ... وعلى هذا النحو سعى المودودى إلى تكوين الطلبعة الساعية للبعث الاسلامي الجديد ..

کان المطلوب: و کتیبة مناصلة و تسعی لتحقیق: الانقلاب الاسلامی و بالثورة القادرة علی مواجهة التحدی و فی کل میادینه ... ولم یکن المطلوب مجرد و حلقة إسلامیة و تلتف حول و مجتهد جدید و ۱۱۰. فالمودودی قد أبدع فی دراسته لتطور التجدید الاسلامی فی کتابه [ موجز تاریخ تجدید الدین و حیاته ] الذی کتبه [ سنة ۱۳۵۹هـ سنة و کتابه ] رحیاء لذکری الجدد الهندی ولی الله الدهلوی [ ۱۱۱۰ – ۱۷۷۱هـ

<sup>(</sup>١٠٠) [ المسلمون والعبراع السياسي الراهن ] ص ٦٨ .

جوالب القصور في حركاتهم التجديدية ، فكانت أبرز نواحي هذا القصور ... في رأيه ... جوالب القصور في حركاتهم التجديدية ، فكانت أبرز نواحي هذا القصور ... في رأيه ... أن الجهد الفكرى التجديدي لم يتحول إلى و حركة سياسية ، تحدث الانقلاب في نظام الحكم ، وتنتقل مقاليد الحكم بواسطتها من أيدى الجاهلية إلى أيدى الاسلام ؟!.. ه (١٠١٠ ... ولقد وقف أمام تجديد ابن تيمية [ ٢٦١ - ٢٧١٨ - ٢٧٦١ - ١٣٢٨ م ] فرآه أعظم من الذين سبقوه ، بمن فيهم الغزالي [ ٥٠٠ - ٥٠٥ هـ ١٠٥٨ - الما المن أيدى جاهلية عصره ... كالتصوف والفلسفة ... إلى جانب ضعفه في و علم الحديث و .. أما ابن تيمية ، فكان تجديده تخليصا للإسلام من الجاهلية كي يعود خالصا من جديد .. فهو :

أولا: قد انتقد المنطق والفلسفة اليونانية انتقادا أشد وأدق مما فعله الغزال ..
 وثانيا : أقام من الأدلة والبراهين على استقامة عقائد الاسلام وأحكامه وقوانينه ما كان يفوق أدلة الغزالي سوغانا إلى العقل وأحوى منها لروح الاسلام ..

وثالثا : لم يجتزى، برفع النكير على التقليد الجامد فحسب ، بل ضرب المثال بمزاولة الاجتهاد على طريقة المجتهدين من القرون الأولى ..

ورابعا : جاهد البدع وتقاليد الشرك وضلال المقائد والأخلاق جهادا عنيفا ، ولاق ف سبيل ذلك أعظم المصائب !.. ه (١٠٢)

وهذا الاعجاب الذى منحه المودودى لاجتهاد ابن تيمية وتجديده ، ينقى الضوء على النموذج الذى كان يفكر فيه ويسعى هو إليه .. خصوصا إذا علمنا أنه قد كتب كتابه الذى عرض فيه لقضية التجديد هذه وهو يسعى لتكوين [ الجماعة الاسلامية ] ، في الوقت الذي بلور فيه معالم فكره السياسي الذى رآه السبيل لتجديد دنيا المسلمين عن طريق تجديد دنيا المسلمين عن طريق تجديد دنيا ... فلقد أراد :

● تجديداً ، يتجاوز ، الفكر ، إلى ، النضال ، ، لوضع هذا ، الفكر ، في ، التطبيق ، ...

◄ تجديدا لا يهادن الجاهلية ولا يسالمها .. ولا يأتى بخلط جديد بين الاسلام والجاهلية الغربية الحديثة .. بل يسمى إلى و تنقية الاسلام من كل جزء من أجزاء الجاهلية .. وإلى العمل على إحياله خالصا عضا على قدر الامكان و ..

<sup>(</sup>١٠١) [ موجر تاريخ تجديد الدين وإحياله ؟ من ٧٩ .

<sup>(</sup>١٠٢) المرجع السابق . ص ٧٦ -- ٧٨ .

- تجدیدا یحیی ویبعث و العقلیة الاسلامیة و ــ کنمط فی التفكیر والنظر للكون
   والمجتمع ــ من جدید ..
- تجديدا يتجاوز علوم الدين إلى شئون الدنيا وعلومها وفنونها .. باستخلاص كليات الدين ، والنظر إلى مستحدثات العصر في إطارها وضوئها .. وإعادة النظر في ملاع التمدن الاسلامي القديم ، لتكتمل للمجتمع المسلم أدوات الرق ، بالشريعة المتطورة الراقبة .. و فالاجتهاد في الدين يعني : أن يفهم المجدد كليات الدين ، ويتبين اتجاه الأوضاع المدنية والرق العمراني في عصره ، ويرسم طريقا لإدخال التغيير والتعديل على صورة التمدن القديم المتوارثة ، يضمن للشريعة روحها وتحقيق مقاصدها ، ويمكن الاسلام من الامامة العالمية في رق المدنية الصحيح ... ؛
- ثم الانطلاق بهذه ؛ الثورة الثقافية الاسلامية ؛ ، بواسطة ؛ الجهاد الاسلامي ؛ ، من
   القطر الواحد ؛ .. إلى ؛ الأقطار الاسلامية ؛ .. إلى العالم كله .. ؛ ليتولى الإسلام
   إمامة العالم ورئاسته في الأخلاق والأفكار والسياسة !.. ؛ (١٠٣)

وتلك مهام لا يستطيع النهوض بها أو الوفاء بمتطلباتها مجتهد تقف جهوده عند حلقة علمية .. أو كاتب يقف إجتهاده عند التأليف والنشر لاجتهاداته على الناس: فالمطلوب هو: تجديد يخلص الاسخرم من الجاهلية القديمة .. وإجتهاد يبدع للحاضر والمستقبل على هدى من الكتاب والسنة و دون تقيد بمآثر أحد بعينه من المجتهدين الماضين ، أو انحصار في طريقه ومنهاجه دون غيره و ، ودون رفض لكل مآثر الماضين ومناهجهم (أمال ... ثم تجسيد هذا الاسلام الخالص في و تنظيم و ، ليتحول و بنضال و هذا و التنظيم و إلى مجتمع إسلامي جديد ، نبيه على أنقاض المجتمعات و الجاهلية ... المرتدة و المعاصرة ا..

ف [ الجماعة الاسلامية ] ... وليس المجتهد الفرد .. ولا الأفراد الذين ينقصهم السطيم ... هي السبيل الوحيد لحمل هذه الأمانة الكبرى ... بل لقد رآها المودودى : السبيل لتحقيق فكرة خلافة الانسان عن الله في الأرض ؟!.. و لأن نظام الاستخلاف في الأرض لا يمكن أن يتغير ويتبدل بمجرد وجود فرد صالح أو أفراد صالحين مشتتين في الدنيا ، ولو كالوا في ذات أنفسهم من أولياء الله تعالى ، بل ومن أنبيائه ورسله . إن الله لم يقطع من المواعيد لأفراد متفرقين مشتتين ، وإنما قطعها لجماعة بمسقة متمتعة بحسن الإدارة والنظام ، قد أثبت نفسها ... فعلا ... أمة وسطا ، أو خير أمة في الأرض ... إن نظام الإمامة لن يحدث فيه أي تغيير ولا انقلاب .. إلا بكفاح ونضال هذه

<sup>(</sup>۱۰۳) للرجع السابق. ص ۱۲۱ ، ۱۸ ، ۱۲ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ .

<sup>(</sup>١٠٤) المرجع السابق. ص ١٢٢،

الفئة المؤلفة ... وتضحياتها ... ضد كل قوى الكفر والفسق .. فى كل حلبة من حلبات الحياة .. نضالا يثبت جدارتها بالاضطلاع بأعباء الإمامة فى الأرض ... ذلك شرط لم يستثن منه حتى الألبياء والرسل ، عليهم الصلاة والسلام . فألى لأحد اليوم أن يتمنى على ربه أن يستثنيه منه ؟!.. و (١٠٥)

وهذه [ الجماعة الاسلامية ] ، التى تقدمت تعمل أمانة تخليص الاسلام من الجاهلية ، والسعى ، بالنصال ، لإحلاله على الفكر الجاهلي ونظمه الجاهلية .. عليها أن تعلى والسعى الوسائل لمسالمة الجاهلية ه (((())) !... بل إن عليها أن تتحدى المجتمع الجاهلي ، فتتميز عنه ، وتسعلى عليه ، وتتصدى له .. ولو كلفها ذلك روابط تقطعها ، ومصالح تضحى بها ، وتضحيات وآلام تتحملها ، بل وتسعى إليها !.. إنها و الحرب ه .. يدعو المودودي أعضاء الجماعة إلى خوضها ، فيقول : و عليكم أن تدخلوا في حرب مع أهل بيوتكم وأقربائكم وأصدقائكم وبيعتكم التى ترتبطون بها ، لا بمعنى أن تصارعوهم أو تسابوهم أو تناظروهم ، وإلما بمعنى أن تكونوا ... على انفرادكم وفي حياتكم الجماعية ... بالغين من ولوعكم بغايتكم والتزامكم بمبادئكم وضوابطكم حيث لا يصبر على حياتكم ، المتقيدة بالمبدأ ، اللين يقضون والتزامكم بمبادئكم وضوابطكم حيث لا يصبر على حياتكم ، المتقيدة بالمبدأ ، اللين يقضون حياتهم في الدنيا بدون ما غاية ولا هم كالمباهم !. ويقوم أزواجكم وأولادكم وآباؤكم وأمهاتكم وأقرباؤكم وأصدقاؤكم احتجاجا على سلوككم ، حتى تصبحوا كالأجانب بين ذويكم وفي دياركم ، وتكونوا كالقدى في عين الناس ، أو كالغصة في حلقهم حيث تعملون لكسب معاشكم ، ويعود كرسى المكتب ، الذي يحلم الناس بالتربع عليه ، والترقيات والمناصب معاشكم ، ويعود كرسى المكتب ، الذي يحلم الناس بالتربع عليه ، والترقيات والمناصب مع قدر قربه منكم .. و(())

فالأمر عظيم .. والتغيير المبتغى جذرى وشامل .. والخصم متحكم ، وقوى ، وعنيد .. وهو يواجه الاسلام والمسلمين من الداخل ومن الخارج ... فلابد من هذه إلجماعة الاسلامية ] المناضلة .. ولابد لهذه الجماعة من و الأمير ؛ المطاع ؟!....

فطاعة و الأمير ۽ ـــ حاليا ــ كطاعة الرسول ، ﷺ ، في صحابته وفي الجماعة الاسلامية الأولى .. لأن الأمير يأتى بعد الرسول .. والله سبحانه وتعالى قد طلب إلى المؤمنين أن يقدموا طاعة الرسول على مصالحهم وآرائهم وشئونهم الخاصة ، عند التعارض ﴿ إنما

<sup>(</sup>١٠٥) [ الأسس الأخلافية للحركة الاسلامية } ص ١٠.

<sup>(</sup>١٠٦) [ موجز تاريخ تجديد الدين وإحياله ] ص ١٤٠.

<sup>(</sup>١٠٧) [ تذكرة دعاة الاسلام ] ص ٣٤، ٣٥ . طبعة القاهرة سنة ١٣٩٧هـ سنة ١٩٧٧ م .

المؤمنون الذي آمنوا بالله ورسوله وإذا كانوا معه على أمر جامع لم يذهبوا حتى يستأذنوه ، إن الذين يستأذنونك أولتك الذين يؤمنون بالله ورسوله ، فإذا استأذنوك لبعض شأنهم فأذن لمن شتت منهم واستغفر لهم الله ، إن الله غفور رحم كه (١٠٨) ... و أى أن الرصول ... وأمير الجماعة بعد الرسول ... له أن يأذن أو لا يأذن ، حتى بعد بيانكم له حاجتكم . فإن رأى الرسول ... أو الأمير بعده ... أن الحاجة الاجتاعية أشد وأهم من حاجتكم الفردية ، فمن حقه أن لا يأذن لكم ، وليس لكم إذن أن تشكوه أو تسيئوا به الظن !.. ه (١٠٩) .. وذلك أن طاعة عامة أفراد الجماعة لأميرهم ، في المعروف ... من الوجهة الليبية الخالصة ... عن طاعتهم فله ورسوله ... فعل عضو الجماعة أن يكون مبادرا إلى السمع والطاعة لأميره ... فعل عضو الجماعة أن يكون مبادرا إلى السمع وسيكون تقصيره في السمع والطاعة لأميره على قدر ما يكون مقصرا في اتصاله بالله ورسوله ، ورسوله !.. ه (١٠٠)

وهذه [ الجماعة الاسلامية ] المناضلة ، تحت إمرة أميرها المطاع .. ليس مطلوبا منها .. قبل إحداث الانقلاب والقبض على زمام السلطة ... أن تقدم تفاصيل و برناجها المحدد لجزئيات البديل الذي تدعو إليه ... إنها تدعو الناس إلى الإسلام .. وتقدم و الملاخ العامة و للبديل الاسلامي .. أما التفاصيل وو البراج و فرهن بمواجهة المشكلات الواقعية ساعة التغيير ... فمكان و البرنام و ليس و الأوراق و وإنحا و الواقع و ، عندما تمتلك الجمناعة مؤهلات تغييره ... وإن الناس عندما يطالبوننا بصياغة للعمل واضحة .. يحسبون أن موضع العمل هو القرطاس !.. مع أن العمل إنما يكون على الأرض .. إن غاية ما يمكن من العمل على وجه القرطاس ، هو أن نوضع ما في النظام الحاضر من مفاسد ومضار وويلات ونشبت المعقولية والصحة في المقترحات التي نقدمها .. على وجه يجعل الناس يتصورون ، بوجه عام : كيف يمكن القضاء تماما على ما في النظام القديم من المفاسد والمستقبحات ؟ وكيف يمكن تنفيذ المقترحات الجديدة مكانها ؟ .. أما الصورة الشاملة .. والمراحل الجزئية ، وحلول كل مرحلة .. فهي ممالا يمكن معرفته سلفا ، ولا الاجابة فيه بجواب قاطع .. و (١١١)

وإذا كانت هذه هي الأداة .. أهاة و البعث الاسلامي الجديد ؛ الفئة المنتقاة المتخلقة بخلق و الاسلام المناضل ؛ ، والمنتظمة في [ الجماعة الاسلامية ] تحت قيادة أميرها المطاع ..

<sup>(</sup>۱۰۸) آئور : ۲۲ .

<sup>(</sup>١٠٩) { تفسير سورة النور } ص ٢٢٧ . طبعة القاهرة . توزيع دار السلم ـــ بدون تاريخ ـــ .

<sup>(</sup>١١٠) [ تذكرة دعاة الاسلام ] من ٧٣ .

<sup>(</sup>١٩١١) [ الرباع ص ١٢١ ، ١٢٢ . تعريب ، محمد عاسم الحلناد . طيعة القاهرة ـــ دار الأنصار ـــ بلون تاريخ ،

وهي الجماعة التي تأسست وانتخب المودودي أميرا لها في ٣٦ شعبان سنة ١٣٦٠ هـ ٢٦ أغسطس سنة ١٩٤١ م ] .. فماذا عن و أسلوب ٤ هذه الجماعة لتحقيق و البعث الاسلامي ٤ ٩٤..

هل هو د الثورة ، ود الانقلاب ، ؟.. أم د الاصلاح ، ود التغيير الإصلاحي ، ؟؟
إن بعضا من دارسي دعوة المودودي ، يرون أن حديث المودودي عن د الانقلاب
الاسلامي » ــ وله كتاب عنوانه [ منهاج الانقلاب الاسلامي ] ــ لا يعني أنه كان
د ثوريا ، ولا حتى د انقلابيا ، د بالمعني الشائع ، أي الهيمنة على السلطة والعمل
بوسائلها .. فاستخدامه لتعبير د الانقلاب ، لم يكن موفقا ، والأجدر بالتعبير عن وسيلته
مصطلح د التحول ، .. فتركيزه إنما كان على التعليم والدعوة .. ه (١١٢)

وبعض من رفاق المودودى ، الذين عملوا معه ، يذهبون هذا المذهب ، ويرون أنه كان و يرفض ما يسمى بالأساليب الثورية ، ويؤكد أنه من الممكن تحقيق البعث الاسلامي من خلال تكتيك آخر ... أكثر تعقلا وأكثر ترويا ، تتم فيه دراسة النظام السائد بهدف استكشاف ما هو بغيض فيه ، ومن ثم فهو يستحق التغيير ، وماهو صحى ، ومن ثم فهو يستحق الحفاظ عليه .. ه (١١١٥)

ورغم تقديرنا لوجهة النظر هذه ، فإننا نعتقد بأن المهمة التي نهض لها الأستاذ المودودى ، ماكان يمكن لواع بخطرها وخطر أعدائها ... ولقد كان الرجل واعيا بذلك كل الوعي ... أن يظن أو يتوهم إمكانية إنجازها بدون التغيير الجذرى والشامل ، أى الانقلاب .. وهو مالا سبيل إليه إلا و الثورة ع !..

ثم إننا نميل إلى التمييز ، في مراحل دعوة الأستاذ المودودي ، بين المرحلة المبكرة ـــ والتي نعتقد أنه كان فيها داعيا للثورة ـــ وبين المرحلة المتأخرة ، بعد قيام باكستان ، وهي التي مال فيها إلى الطريق الاصلاحي ، سبيلا للتغيير الشامل الذي لم يتخل عنه أبدا ...

فغي المرحلة الأولى .. مرحلة المواجهة مع الانجليز والهنادكة .. كان يدعو إلى ٥ خلق

<sup>(</sup>١١٢) جمال البنا ( الدعوات الاسلامية الماصرة ) ص ١٦٠ ، طبعة القاهرة .

المقلية الثورية والفكر الثورى ، ، وإن يكن بالتدريج ! .. ويقول : إنه و من الواجب مراعاة التدرج من أجل خلق العقلية الثورية والفكر الثورى . إن تقديم الغذاء الزائد عن الحد يحمل الضرر للناس ، كما أن إعطاء الانسان غذاء أقل من حاجته يحمل أيضا نتائج سيئة .. ه (١١٤)

وفى تلك المرحلة لم يكن يخفى عدم جدوى و التدابير القانونية و فى الاصلاح .. إذ لابد من و الأسلوب الثورى و ... و إنه لا وسيلة أهامنا سوى اتباع الأسلوب الثورى و وذلك نتيجة لما وصلت إليه المطروف ... ولا مجال الآن لنجاح التدابير القانونية ... فليس أمامنا الآن سوى التضحية بالروح والمال لتغيير مسار الأحداث ... وطالما لا يمكن أن نوضح بسلوكنا وعملنا أن المسلمين لديهم القوة والشجاعة لأن يموتوا من أجل حياتهم القومية ، فلن تتغير أية كلمة فى الدستور عن مكانها ، ولن تتراجع سيطرة الدولة القومية الجمهورية والديمقراطية علينا ... فلو أراد المسلمون الحياة ، فيجب أن يكونوا ... وخاصة الشباب منهم ... على استعداد لتقديم دمائهم الزكية رخيصة فى سبيل الحياة ا.. و (١١٥)

وعندما عرض المودودى ـــ فى تلك الفترة ـــ لموقف الاسلام من « مشروعية الثورة » على أولى الأمر من الحكام ، نهج « نهجا ثوريا » فى تفسيره للأحاديث النبوية التى رويت فى هذا الموضوع ..

فغی [صحیح مسلم] عن الرسول، ﷺ: ویکون علیکم أمراء تعرفون وتنکرون، فمن أنکر فقد بریء، ومن کره فقد سلم، ولکن من رضی وتابع ؟ ه فقالوا ــــ [ أى الصحابة ] ـــ : ه أفلا نقاتلهم ؟! ه فقال ﷺ : و لا ، ما صلوا ه !..

وف [صحيح مسلم ، أيضا ، قول الرسول ، عَلَيْهُ : ٥ شرار أثمتكم : الذين تبغضونهم ويبغضونكم ، . قلنا ... [ أى الصحابة ] ... : الرسول الله ، أفلا ننابذهم عن ذلك ؟!.. قال : لا ، مأقاموا الصلاة .. لا ، مأقاموا الصلاة ...

فلما عرض المودودى لتفسير هذين الحديثين قال : ٥ .. وقد يظن من الحديث الأعير أو ما قبله أن ولى الأمر إذا أدى الصلاة في حياته الفردية الخاصة فلا تجوز الثورة عليه ، لكن المراد بإقامة الصلاة في الحقيقة هو إقامة نظام الصلاة في حياة المسلمين الجماعية ، فلا يكفى أولها الأمر أن يكونوا مصلين ، وإنما يتحتم عليهم ، إلى جانب هذا ، أن ينظموا إقامة

<sup>(</sup>١١٤) { الأُمَّة الاسلامية وقطية القومية } من ١٤ .

<sup>(</sup>١١٥) ﴿ الْمُسْتَمُونُ وَالْصَرَاعُ الْسِيَاسِي الْرَاهِنَ } ص ١٣٤، ١٣٠،

الصلاة ، ويجعلونها قاعدة فى نظام حكمهم ، لأنها الدليل على أن حكومتهم حكومة إسلامية ، وإلا فقد انحرفت عن قالب الحكومة الاسلامية . وهذا ما يتضح من رواية أخرى تقول : إن الرسول ، صلوات الله وسلامه عليه ، قد عاهدنا ... من جملة ما عاهدنا به ... أن لا ننازع الأمر أهله .. . . ؛ إلا أن تروا كفرا بواحا عندكم من الله فيه برهان (١١٦) . ، و(١١٥)

ثم .. هل يتصور لفكر ولرجل يرى أن المجتمع قد ارتد عن الاسلام الحقيقى ، وعاد إلى الجاهلية .. وهو يسعى لمجابهة الكفر والجاهلية ، إلا أن يكون ثوريا ؟!.. وهل بالاستطاعة تخيل اعتقاد المودودى بإمكانية اقتلاع الجاهلية التى تعشش فى المجتمع منذ عهد عثمان بن عفان ، والتى زادتها جاهلية الحضارة الغربية دعما وخطرا .. إمكانية اقتلاعها ؛ من خلال تكتيك غير ثورى ؛ ؟!..

صحيح أن المودودى قد تحدث ف كتابات كثيرة عن أن و التغيير ليس له من سبيل ، فى نظام ديمقراطى ، إلا الحوض فى معارك الانتخابات . وذلك بأن نربى الرأى العام فى البلاد ونغير مقياس الناس فى انتخابهم لممثليهم ، وتصلح طرق الانتخاب ونطهرها من اللصوصية والغش والتزوير ، ثم نسلم مقاليد الحكم إلى رجال صالحين يحبون أن ينهضوا بنظام البلاد على أسس الإسلام الخالص .. و(١١٨)

لكن هذه الكتابات هي فكر المودودي في مرحلة ما بعد قيام باكستان .. المرحلة التي استقلت فيها القومية الاسلامية ، ولم يعد المسلمون فيها أقلية تخشى السيطرة الساحقة للأغلبية الهندوكية .. أما في المرحلة الأولى ، فلم يكن الانتخاب ولا السبيل الديمقراطي هو طريق المودودي للتغيير ، لأنه كان رافضا للديمقراطية ، بسبب من خطر تكريسها سيطرة الهندوك المهددة لقومية المسلمين بالتشوه واللبول والزوال ... فعندما لم تعد الديمقراطية خطرا على المقومات القومية للمسلمين نهج المودودي نهجا ديمقراطيا إلى التغيير .. أما في المرحلة الأولى فلقد كان ثوريا !..

ومن الكتابات التي تعكس النهج الاصلاحي ، الذي تحول إليه المودودي ، في مرحلته الأخيرة ، وتصور هذا و المزاج غير الثورى ، ، تلك الرسالة التي كتبها أثناء سجنه بالسجن المركزي الجديد بملتان ، إلى السيد تشودهري غلام \_ [ في رجب سنة ١٣٦٩هـ ٦ إبريل سنة ١٩٥٠ ] \_ والتي يقول فيها :

<sup>(</sup>۱۱۹) رواه البخاري ومسلم .

<sup>(</sup>١١٧) { الحكومة الاسلامية إ ص ٧٦ . ٧٠ .

<sup>(</sup>١١٨) [ واقع المسلمين وسبيل النهوض بهم } ص ١٨٨ .

و إن و مزاج ، الإسلام يختلف عن أمزجة الحركات التورية في العصر الحاضر ... فالاسلام حين يصل إلى مرحلة النجاح (أى الحكم) فإنه يتبع سياسة العفو بدلا من الانتقام والعنف والشدة والقهر والغدر الذى تتبعها الحركات التورية المعاصرة ... وسياسة الاسلام في سيبل تغيير النظام الفاسد السابق ، وإحلال بونامج اصلاحي بدلا منه ، هي سياسة تتصف بالليونة والهدوء والتدرج وعدم العنف ، وإنقاذ الحياة الانسانية ، بقدر الامكان ، من التغييرات المفاجئة والطارئة ... لكن ، ليس معنى هذا الامتناع عن رفع المظالم الصريحة الثابتة التي تسود نظامنا الاقتصادى والاجتماعي ... و(119)

لقد كان قيام الوطن المستقل لمسلمى الهند ... باكستان ... حدثا جللا في حياة المودودى .. تخيل به أن و الحلم و قد أصبح و وأقعا و ال. فبدأ مرحلة الحنو على هذا و الحلم ... الوليد و .. ولقد كان يسميها : و بيت الاسلام ! و .. وكتب عنها يقول : و إننى لا أعتبر هذه البلاد بلادنا ، بل هي بيت الاسلام . لقد واتتنا الفرصة لأول مرق ، بعد قرون لتقيم دين الله في صورته الحقيقية ، ونقدم للعالم أجمع المثال العملي لفلاح هذا الدين ونجاحه . إنها نعمة كبيرة أنعم الله بها علينا ، ويجب علينا أن نصونها ونحافظ عليها بشتى المطرق وبأى ثمن . إنني أتمنى أن يشعر كل باكستاني بعاطفة تجاه هذه النعمة ، وأن يقدرها حق قدرها ، وأن يخفظها في قلبه وروحه ، وأن يشعر أنه لا توجد أية تضحية أعظم وأغنى من الحفاظ على هذه النعمة .

وعليك أن تتذكر دائما أن تقديم الروح رخيصة من أجل الحفاظ على دين الله أعلى مرتبة وأعظم من تقديم الروح من أجل الحفاظ على الثروة أو العزة أو الكرامة ، وأن الاستشهاد تحت هذه العاطفة استشهاد له أعلى الدرجات عند رب العالمين !.. ه (١٣٠٠)

0 0 0

لكن الرياح لم تجر في باكستان بما أراد الذين حلموا بها ، وناضلوا حتى أصبح الحلم ه حقيقة جغرافية ۽ إ...

لقد قامت باكستان في ١١ شوال سنة ١٣٦٦ هـ ٢٨ أغسطس سنة ١٩٤٧ م ... وبعد عام من ذلك التاريخ اعتقلت حكومتها المودودي ... [ في ٤ أكتوبر سنة ١٩٤٨م ... ذو القعدة سنة ١٣٦٧ هـ ] ... ولم يكن الرجل قد اعتقل من قبل ، لا من قبل الهنادكة ولا من قبل الأسلامية ، فيها ،

ظلت مطلبا يناضل من أجله المودودي وجماعته الاسلامية .. واستمر نضال الرجل ، وتكرر سجنه واعتقاله نحو خمس مرات ، قضى خلالها بالسجن قرابة الخمس سنوات ، حكم عليه في إحداها بالاعدام ؟! ...

لكن نضاله من أجل باكستان : و بيت الاسلام و .. ومن أجل و البعث الاسلامى و العالمي ، استمر دون كلل أو هوادة أو لين ... وحتى عندما اعتلت صحته ، فاستعفى من إمارة [ الجماعة الاسلامية ] ... [ في رمضان سنة ١٣٩٧ هـ أول نوفمبر سنة ١٩٧٧م ] ... عكف على استكمال مؤلفاته ، التي بلغت سبعين كتابا ورسالة ... فأكمل تفسيره للقرآن الكريم .. وشرع في كتابة سيرة الرسول ، عليه العسلاة والسلام ، فأكمل منها مجلدين ، قبل أن ينتقل إلى جوار ربه في آخر شوال سنة ١٣٩٩هـ ... ٢٢ سبتمبر سنة ١٩٧٩م .. عليه رحمة الله ..

الفصل الخسامس تيسار الرفض الكامل للواقع

في ١٢ ربيع الثانى سنة ١٣٦٨ هـ [ ١٢ فبراير سنة ١٩٤٩ م ] استشهد الإمام حسن البنا ، المرشد العام لجماعة [ الاخوان المسلمين ] أبرز وأخطر وأوسع دعوات البعث الاسلامي الحديث وحركاته في القرن الرابع عشر الهجري ... العشرين الميلادي ... .. استشهد برصاص خصومه السياسيين : أحزاب الأقليات ، أعوان القصر الملكي ، وحلفاء الاستعمار .. وكان استشهاده في وضح النهار ، وفي واحد من أكار شوارع القاهرة أهمية وحركة ١٤..

وكان العام الذى سبق اغتيال المرشد العام قد شهد عددا من حوادث العنف ، التى قامت بها و كتائب الإخوان ، . وتصاعد الصراع مع الحكومة ، فبلغ الذروة بقرار الحكومة حل الجماعة فى ٦ صفر سنة ١٣٦٨ هـ ٨ ديسمبر سنة ١٩٤٨م .. فأعقبه ـــ بعد عشرين يوما ـــ اغتيال الإخوان لرئيس الوزراء محمود فهمى النقراشي باشا [ ١٣٠٥ ــ ١٣٦٨هـ ١٨٨٨ ... الاخوان ] اعتقالا وسجنا وتعذيبا ...

فكانت المحنة الكبرى سـ الأولى سـ لجماعة [ الاخوان المسلمين ] !.. التي تمثلت و ذروتها الحقيقية و في اغتيال المرشد العام .. ومنذ ذلك التاريخ دخلت دعوة [ الاخوان ] وحركتها في منعطف تاريخي جديد .. صحيح أن محنة الاعتقال والسجن والتعذيب قد انتهت بعودة [ الوفد ] سـ حزب الأغلبية ـــ إلى الحكم في ٢٢ ربيع أول سنة ١٣٦٩ هـ ١٢ يناير سنة ١٩٥٠ م .. لكن و المحنة الحقيقية و قد استمرت .. محنة فقد الجماعة لإمامها الملهم ، ومرشدها العام إ..

لقد كانت إحدى سلبيات هذه الجماعة هى ذلك الفارق الكبير والمسافة الطويلة والمساحة الكبيرة بين القائد المرشد \_ وعيا ووضوح رؤية ، ومرونة حركة ، واتساع أفق ، وإدراكا لعظم الغاية ، ومن ثم الاصرار على « سياسة المراحل » ، الرافضة للتعجل والعجلة \_\_\_

وبين رجالات و الصف الثانى ، في الجماعة ... دعك ممن خلف هذا الصف الثانى ؟! .... .. فلما افتقدت الجماعة و الربان ، ... والسفينة تكتنفها العواصف ، وتحيط بها ظلمات بعضها فوق بعض في بحر لُجَى .. فقدت مع و المرشد ، كثيرا من و الرشد ، الذي تمثل فيه ؟!.. فدخلت بذلك الحدث المأساوى في منعطف جديد !..

وعندما كان شباب الجماعة يعذبون في السجون والمعتقلات [ سنة ١٣٦٨ هـ سنة ١٩٤٩ م ]، ظهرت في فكر بعض هؤلاء الشباب ـــ والطلاب منهم خاصة ـــ ولأول مرة في تاريخ الاسلاميين بمصر ـــ أفكار تتساءل عن وإسلام و المجتمع ١٤ وعن وإسلام و المجتمع ١٤ وعن وإسلام والأمة ١٤

إن الحكومة تعليهم ، كما كان المشركون يعلبون الذين سبقوا إلى الاسلام !.. وليس لهم من ذنب إلا الدعوة إلى الاسلام ، دينا ودنيا ، عبادة وشريعة ، مصحفا وسيفا .. وما نقموا منهم إلا أن يرَّمنوا بالله العزيز الحميد كه (١) 1... أما الأمة فلقد اتسم موقفها بالسلبية إزاء محنة الاسلاميين هذه ، للأحكام العرفية المعلنة منذ ٤ رجب سنة ١٣٦٧ هـ ١٣ مايو سنة ١٩٤٨ م .. ولأن هذه الأمة لا تميل ، بالطبع ، إلى العنف والارهاب حتى لقد صنعت أعظم ثوراتها بيضاء ، ولم تستسغ العنف والدم إلا في صراعها مع الغزاة ١٤..

فتحت وطأة ؛ المحنة ؛ التي تمارسها ؛ الدولة ؛ .. وأمام سلبية ؛ الأمة ؛ .. تساءل نفر من شباب [ الإخوان ٢ ـــ وطلابها خاصة ــ :

- هل المسلمون هم: وجماعة المسلمين و ١٠٠٠.
- أم المسلمون هم: وجماعة الاخوان المسلمين و ١٩٠٠.

وكان هذا التساؤل ، الذي يطرح قضية « التكفير » وعودة المجتمع إلى « الجاهلية » ، جديدا ، بل وغريبا على مصر وعلى الفكر الاسلامي بها ... لكنه كان مطروقا ومتداولا ، بواسطة الاستاذ أبو الأعلى المودودي [ ١٣٢١ ... ١٣٩٩هـ ١٩٠٣ - ١٩٧٩ م ] وجماعته الاسلامية ، في الهند ، منذ عشر سنوات ... ومنذ ذلك التاريخ ، الذي أعقب غياب الشيخ حسن البنا ، بذأ فكر المودودي يجد طريقه إلى صفوف نفر من [ الإخوان ] .. ولعل البداية الحقيقية قد كانت تلك التي يحدثنا عنها أحد الإخوان ، فيقول : « في سنة ١٩٤٩ م أرسلت ، من زنزانتي رقم ٢٢ بسجن مصر ، خطابا إلى حلب ، طالبا من مكتبة الشباب المسلم مجموعة كاملة من رسائل أبو الأعلى المودودي ، لأقدم من خلالها دراسة عن فكر المودودي ، لأوقف عبث بعض الطلبة حينذاك . ووصلتني ١٣ رسالة منها . وقد علمنا

<sup>(</sup>۱) البروج: A.

وتعلمنا أن لكل أرض مناخها ومناهجها وأساليبها . والاسلام واحد من لدن عليم خبير 1.. ه (٢)

لقد ألقيت في أرض الاسلاميين بمصر ، وللمرة الأولى \* بلرة \* أفكار \* التكفير \* و الجاهلية \* .. صحيح أن الأغلبية قد رأت ، بعد دراسة فكر المودودى ، بالسجن ، أن فكره في هذه القضايا هو فكر سياسي ، يرتبط بظرف المجتمع الهندى ، ولا سبيل له ولامجال في مصر وماماثلها .. فوحدة الاسلام الدين لاتنفى \* أن لكل أرض مناخها ومناهجها وأساليبها \* 19 ..

لكن و البذرة ، ألقيت في التربة ، محاولة النمو بفعل ظروف ، المحنة ، التي نزلت بالاخوان أ .

والذين يتتبعون حركة و تأثير فكر و الأستاذ المودودى ، خارج المتاخ الهندى ، ودخوله إلى الساحة المصرية والعربية ، لا يجدون لهذا الفكر أثرا يذكر إلا بعد غياب قيادة الشيخ حسن البنا . . ففى ظل الافتقار إلى القيادة الفكرية التي تملأ الفراغ الناجم عن استشهاد المرشد العام ، خلت الساحة لفكر أبرز قادة العمل الاسلامي في ذلك التاريخ : الاستاذ المودودي ! `. ومنذ ذلك التاريخ ذاعت ترجمة فكره للعربية ، ونشر عدد من رسائله في القاهرة (٢).

وبعد قيام الثورة المصرية في أول ذى القعدة سنة ١٣٧١هـ ٢٣ يوليو سنة ١٩٥٢م الفتح باب العلاقة بين [ الاخوان ] والثورة ليفضى إلى ه المحنة الثانية ٤ ، والأكبر ، والتي لم يسبق لها مثيل في تاريخ الجماعة على الاطلاق ... لم تحسن قيادة الجماعة تقدير الظروف التي كانت تحيط بمصر وبالثورة ، وافتقدت ٤ الرؤية التاريخية ٤ التي كانت لحسن البنا .. ولم تبرأ من سلبية ٤ العجلة والتعجل ٤ ، التي طالما حلر منها المرشد العام الأول ... وكانت ٤ للضباط الأحرار ٤ الذين قادوا الثورة منطلقات فكرية ، ليست هي ، بالضبط ، منطلقات إلاخوان ] .. ومن ثم كانت لهم توجهات ليس هي ، بالضبط ، توجهات [ الاخوان ] .. فبدأ وكان الغرب والمتغربون من أحرص الناس على الصدام بين الثورة و[ الاخوان ] .. فبدأ الخلاف .. وتصاعد .. وحلت الجماعة في ٩ جمادي الأولى سنة ١٣٧٧هـ ١٤ يناير سنة المخلاف .. وتصاعد .. وحلت الجماعة في ٩ جمادي الأولى سنة ١٣٧٦هـ ١٤ يناير سنة ١٩٥٤ م .. فلما حدثت محاولة اغتيال قائد الثورة جمال عبد الناصر [ ١٣٣٦ – ١٣٩٠هـ ١٩٥٩ م .. فلما حدثت معاولة اغتيال قائد الثورة جمال عبد الناصر [ ١٣٣٦ – ١٩٩٠هـ دخل الاخوان المسلمون في محنة من السجن والاعتقال والتعذيب لم يسبق لها ، في تاريخ دخل الاخوان المسلمون في محنة من السجن والاعتقال والتعذيب لم يسبق لها ، في تاريخ الاسلاميين ، مثيل ...

### ولقد بدأت و بدرة ، فكر الأستاذ المودودي ، عن و تكفير ، المجتمع وو جاهليته ،

انظر: غلاف كتاب [ أبو الأعلى المودودي . فكره ودعوته ] كلمة الناشر: سعد سيد أحمد .

 <sup>(</sup>٣) في سنة ١٩٥٠ م طبعت في القاهرة الترجمة العربية لكتاني المودودي ( منهاج الانقلاب الاسلامي ) و ( نظرية الاسلام السياسية )
 وفي سنة ١٩٥٣ طبعت رسالته ( تدوين الدستور الاسلامي ) ...

ترتوى من دماء ؛ المحنة ، وتنمو فى مناخها ... واتسعت المساحة التى بدأت تعمر بفكر الأزمة ، المتوتر ، بدلا من ، الفكر الطبيعى ، !.. فتخلق فى صفوف الجماعة ، من حول الأستاذ سيد قطب [ ١٣٢٤ - ١٣٨٦ هـ ١٩٦٦ - ١٩٦٦ م ] ذلك التيار الجديد .. تيار [ الفصام الكامل مع الواقع ] ؟!.. الذى انطلق من فكر المودودى بل وتصاعد به أكثر وأكثر !..

● لقد رأى المودودى ف و القومية السياسية الهندية و ، ذات الأغلبية الهندوكية : الخطر الذى سيقضى به و ديمقراطية الأغلبية الهندوكية ، على ذاتية الاسلام والتميز الحضارى للمسلمين . . فرأى في هذه القومية ، وفي ديمقراطيتها ، وفي سلطة جماهيرها عدوانا على و الحاكمية الالهية و . . فهي ، إذن ، و شرك و ، و يرتد و بالمجتمع إلى و الجاهلية و ! . .

● ورأى سيد قطب في و القومية العربية و ، التي قاد جمال عبد الناصر مدها ، وفي و ديمقراطيتها المشروع و القومي ... وفي سلطة الجماهير التي استقطبها المشروع و القومي ... الاجتماعي و الناصري الخطر الساحق للاسلاميين المقيدين بالأصفاد !.. فحكم بعدوان هذا المشروع ، بكل مكوناته ، وجميع توجهاته على و الحاكمية الالهية و ، وقطع و بكفره و المحاكمية الالهية و ...

وه بجاهليته » ...
ولما كانت و جماهير ، الأمة وه وعامنها ، قد استقطبت للمشروع الناصرى ،
ولما كانت و جماهير ، الأمة وه وعامنها ، قد استقطبت للمشروع الناصرى ،
وأعطت ثقتها لقيادة جمال عبد الناصر التاريخية .. فلقد خلعها فكر هذا التيار عن و عرش
الخلافة ، والنيابة ، التي قررها الاسلام للإنسان والأمة ، عن الله سبحانه وتعالى ، لأنها قد
وأشركت ، في و الحاكمية ، غير الله ، فلم تعد ـــ لارتدادها و بالكفر ، إلى الجاهلية ، سب قائمة بحق الخلافة ، متمتعة بشرفها ... وهنا كان تصاعد سيد قطب بفكر
المودودي .. فالثالى حكم و بالكفر ، وه الجاهلية ، على و المجتع ، ولم يحكم بهما ـــ على و الجاهلية ،
صراحة وفي قطع ـــ على و الأمة ، .. أما سيد قطب فلقد حكم و بالكفر ، وو الجاهلية ،
على و الأمة ، وه المجتمع ، جميعا ؟١..

وبدلا من وخلافة و و الجماعة : الأمة و و قلم سيد قطب و كبديل ، و خلافة و : و الجماعة : التنظيم و ، التي انفردت وتنفرد بالاسلام من دون الناس .. والتي عليها أن تبدأ من الصفر ، كما صنع الرسول عليه الصلاة والسلام ، وو جيل الصحابة الفريد و ! ..

إن « خلافة الأمة عن الله » ، لم تكن تمنع قيام » الجماعة ... الطليعة ... المنظمة » ، للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والدعوة إلى الخير ﴿ ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ، وأولئك هم المفلحون كه (٤) .. ولكن هذه (١) آل عداد : ١٠١

144

و الجماعة ... الطليعة ... المنظمة ع كانت جزءا من و الأمة المسلمة ع ، أما والأمة ... ف فكر هذا التيار الجديد ... قد و كفرت و وارتدت إلى و جاهلية أظلم ع من الجاهلية التي عاصرها الاسلام الأول (6) .. فلقد انعدم الرباط الايجالى الذي يصل هذه و الجماعة ... الطليعة ... المنظمة ع بد و الأمة ع ... فغدا و التنظيم الجديد ع ، وحده : الأمة المسلمة ، بالانفصال عن الجاهلية والاستعلاء على الكفار ، والسعى ... من نقطة الصفر ... إلى بناء والعقيدة ع ، وتجسيدها و بالحركة و في و الجماعة و ، التي عليها أن تقيم و المجتمع المسلم ع ، وبنفس النهج والخطوات التي تمت في و الحقبة المكية ع من دعوة الرسول ، عليه الصلاة والسلام ، إلى الاسلام !..

ذلك هو و عنوان ، الدعوة التي دعا إليها تيار [ الفصام الكامل مع الواقع ٢ ..

## الحاكمية الإلهية:

لم يختلف موقف سيد قطب ... في الجوهر ... عن موقف المودودي في ننظرية والحاكمية والألهية ، فهي بمقتضى و لا إله إلا الله ... كا يدركها العربي العارف بمدلولات لغته ... : لا ساكمية إلا لله ، ولا سلطان كله لله والا لله والا شريعة إلا من الله ، ولا سلطان لأحد على أحد ، لأن السلطان كله لله والإرادي و من حياة الالسلان ، كما هي في الجانب والمعاري و وو الوجودي و ، شاملة لماهو و دنيوي و همولها لماهو و ديني و ، عامة فيماهو و سياسة و عمومها فيماهو و عبادة و ، وهي ، عند المسلم ، المعيار الموجه في و التطبيق و وفي و المعرفة والفكر والنظريات و على حد سواء .. فكما أن المعيار الموجه في و التطبيق و وفي و المعرفة والفكر والنظريات و على حد سواء .. فكما أن المحاكمية هي السائدة في و الكون و ، كذلك يجب أن تسود في و عالم الانسان و .. فلقد و جاء الاسلام .. ليرد الناس إلى حاكمية الله ، كشأن الكون كله ، الذي يحتوى الناس ويجب أن تكون السلطة التي تنظم حياتهم هي السلطة التي تنظم وجوده ... و (٢) ويجب فيجب أن تكون السلطة التي تنظم حياتهم هي السلطة التي تنظم وجوده ... و (٢) ويجب خانب من جوانبها ، ولم الله ، لا يقضون هم في أي شأن من شتونها ، ولا في أي خانب من جوانبها ، من عند أنفسهم ، بل لابد شم أن يرجعوا إلى حكم الله فيها ليتعوه .. و (٨)

وحاكمية الله تتمثل في ٥ شريعته ۽ ، التي ٥ تعني كل ما شرعه لتنظيم الحياة البشرية ..

<sup>(</sup>٥) سيد قطب ( معلمُ في الطريق ) ص ٢١ . طبعة دار الشروق . القاهرة سنة ١٤٠٠هـ سنة ١٩٨٠م ،

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق . س ٢٩ .

<sup>(</sup>۷) المرجع السابق . ص ۵۳ .

<sup>(</sup>٨) المرجع السابق . ص ٥٥ .

وهذا يتمثل فى : أصول الاعتقاد ، وأصول الحكم ، وأصول الأخلاق ، وأصول السلوك ، وأصول السلوك ، وأصول السلوك ، وأصول المعرفة أيضا .. و (1) ... فعموم و الشريعة ؛ يبلغ الحد الذى يجعلها ـــ في نص سيد قطب هذا ـــ شاملة و للعقيدة ؛ أيضا ؟!..

وليس بمستساغ الخروج على « الشرع » ... أى « الحاكمية » ... بدعوى التعارض بين « الشرع » وبين « مصلحة البشر » .. « فمصلحة البشر مُتَضَمَّنَة » فى شرع الله ... فإذا بدا للبشر ذات يوم أن مصلحتهم فى مخالفة ما شرع الله لهم ، فهم :أولا : « واهمون » ... وهم ... ثانيا سـ: « كافرون » .. فما يدعى أحد أن المصلحة فيما يراه هو مخالفا لما شرع الله ، ثم يبقى لحظة واحدة على هذا الدين ، ومن أهل هذا الدين !.. ه (١٠٠)

وإذا كان غير المؤمن بحاجة إلى أن نظهر له محاسن الشرع وحسناته ، فإن المؤمن لا حاجة له إلى شيء من ذلك .. فقبول الشرع هو « الاسلام » « ومن رغب في الاسلام فقد فصل في القضية ، ولم يعد بحاجة إلى ترغيبه بجمال النظام وأفضليته .. فهذه إحدى بديهيات الايمان !.. »(١١)

وعودة البشر إلى و الحاكمية الالهية و تعنى العودة إلى العقيدة ، التي تتجسد في المجتمع ، الذي هو و دار الاسلام في .. وفي ذلك الرفض لرموز و الشرك و والحزوج على و الحاكمية و من دعوات و قومية و و وطنية و و اجتاعية و .. الخ

لكن اختصاص الله بالحاكمية ، وهمول شرعه لكل أصول الفكر ، وتضمنه لجميع المصالح ، لا ينفى حق البشر فى و الاجتهاد ، ... بشروطه وفى ظل سيادة الحاكمية ... فيما لا نص فيه .. و فإذا كان هناك نص فالنص هو الحكم ، ولا اجتهاد مع النص . وإن لم يكن هناك نص ، فهنا يجيء دور الاجتهاد ... وفق أصوله المقررة فى منهج الله ذاته ، لا وفق الأهواء والرغبات في فإن تنازعتم فى شيء فردوه إلى الله والرسول كه (١٣٠) .. وليس لأحد أن يقول لشرع يشرعه : هذا شرع الله ، إلا أن تكون الحاكمية العليا لله معلنة ، وأن يكون مصدر السلطات هو الله سبحانه ، لا ( الشعب ) ولا ( الحزب ) ولا أى من البشر ، وأن يرجع إلى كتاب الله وسنة رسوله لمعرفة ما يريده الله ... ه (١٩٠)

<sup>(</sup>٩) المرجع السابق . ص ١٣٦ .

<sup>(</sup>١٠) المرجع السابق . ص ١٠٦ : ١٠٧ .

<sup>(</sup>١١) المرجع السايل . ص ١٤ .

<sup>(</sup>١٢) المرجع السابق. ص ٢٩ ، ٣٥ ، ٣٦ .

<sup>(</sup>١٣) الساء: ٥٩.

<sup>(11)</sup> إ معالم في الطريق ] . ص ١٠٥ .

وكذلك .. فإن و الحاكمية الالهية ع لا تعنى أن و الاجتهاد ع هو مهمة فئة أو طبقة عملية [ الأكليروس ] في المسيحية ، وه الثيوقراطية ع وه الحكم المقدس ع في الحضارة الأوربية ، قبل عصر نهضتها .. و فالسلطة الدينية ع في الاسلام هي و للنص الالهي ع ، لا و الإنسان ع !.. فالتشريع بالاجتهاد و لا يمكن أن يكون لمن يدعى سلطانا باسم الله ، كالذي عرفته أوربا ذات يوم باسم : و الثيوقراطية ع أو و الحكم المقدس ع ، فليس شيء من هذا في الاسلام ، وما يملك أحد أن ينطق باسم الله إلا رسوله ، عَيَالَتُهُ ، وإنما هناك من هذا في الاسلام ، وما يملك أحد أن ينطق باسم الله إلا رسوله ، عَيَالَتُهُ ، وإنما هناك تصوص معينة هي التي تحدد ما شرع الله ... (٥٠) وتملكة الله في الأرض لا تقوم بأن يتولى الملطة الحكمية في الأرض رجال بأعيانهم ... هم رجال الدين ... كا كان الأمر في السلطة الكنسية ... ولكن تقوم بأن تكون شريعة الله هي الحاكمة ... ه (١٦)

ذلك هو مفهوم سيد قطب و للحاكمية الألهية. و العبودية لله وحده ، والتحرر من كل سلطة سوى السلطة الألهية ، كما تحددت في و الشريعة و الشاملة لكل مناحي الحياة .. وحيث لا نص في الشريعة فالاجتهاد وارد ، لكن مشروعيته مرهولة بسيادة نظرية الحاكمية وهيمنتها .. وهو حق لمن يفي بشروطه ، ولا يكسب صاحبه قداسة تدخلنا في إطار والليوقراطية الكنسية و ال..

ومفهوم و الحاكمية و هذا قد تابع فيه سيد قطب أثر المودودى .. وإن يكن ... رغم اشارته للاجتهاد ... قد أهمل ما ذكره المودودى من وجود و حاكمية بشرية عقيدة و فيما لا نص فيه ، وهو المجال الأوسع فى مساحة الشريعة ... لتناهى النصوص وعدم تناهى الحادثات ... ولوقوف الشريعة عند الكليات ، مع ضرب الأمثلة لتماذج التطبيق ، وترك المجزئيات والتفاصيل للاجتهاد ، وفق تغير المصالح بتغير الزمان والمكان ... أهمل سيد قطب الحديث عن هذا الجانب الذي و يزن و صورة و الحاكمية و عندما يستكمل ملام صورتها ! ... وإن كنا لا نعتقد أن الاستاذ سيد قطب كان ممن يمارى في هذه البديه الاسلامية ... ركما لاعتقاده أن الاسلطة من غير الله ... ركما لاعتقاده أن الطرف الذي كتب فيه قد مالت فيه الموازين ميلا شديدا ، حتى لقد انفرد الطواغيت بالسلطة والسلطان جميعا من دون الله ؟١.

لكن القضية التي نقلت سيد قطب خطوات أبعد مما بلغ المودودى بنظرية الحاكمية ... وهي وثيقة الصلة ... بملاحظتنا الأخيرة ... هي تشخيصه للإسلام ود المسلمين ، في عصره ، بل وفيما قبل عصره بقرون ..

<sup>(</sup>١٥) المرجع السابق ، ص ١٠٥ ،

<sup>(</sup>١٦) المرجع السابق . ص ٦٨ ،

لقد كان حسن البنا يتحدث عن مصر التى و اندججت بكليتها فى الاسلام بكليته .. عقيدته ولغته وحضارته .. فمظاهر الاسلام قوية فياضة زاهرة دفاقة فى كثير من جوانب حياتها .. أسماؤها إسلامية ، ولغتها عربية ، وهذه المساجد العظيمة يذكر فيها اسم الله ويعلو منها نداء الحق صباح مساء .. وهذه المشاعر لا مهتز لشىء اهتزازها للإسلام وما يتصل بالاسلام ... و

وكانت دعوته متوجهة إلى للخليص هذا الاسلام ثما شابه من موروث أضاف أو التقص من الاسلام ، بالابتداع ، أو واقد غربي سعى ويسعى لاقتلاع الاسلام من حياة الأمة ، فأحدث بوجوده ثنائية في الفكر والسلوك(١٧)..

وكان المودودى ــ رغم ريادته ــ في العصر الحديث ــ الحديث عن الخاكمية ، وه التكفير ، وه الجاهلية ، ــ قد وقف عند القول ، بارتداد ، المجتمع ، دون ، الأمة ، ولذلك كانت ، الديمقراطية ، الانتخابات سبلا ، عنده ، للاصلاح المنشود .. قالأمة لم تكفر في نظره ، ومن ثم والاحتكام إليها سبيل لتخليص الاسلام من الجاهلية ، الموروثة ومن جاهلية التغريب (١٨٠)...

أما سيد قطب فلقد شخص حال الأمة فرآها قد دانت بحاكمية غير الله .. لا بمعنى أنها ركعت وسجدت لغير الله ، ولكن لأنها تلقت عن حاكمية الطواغيت وكل مقومات حياتها عن الطواغيت ، فلقد حياتها تقريبا ، ١٤ ومادامت قد أخدت وكل مقومات حياتها ، عن الطواغيت ، فلقد وكفرت ، بالاسلام كفرانا مبينا ؟! ..

يقول سيد قطب ، في الحديث عن المجتمعات الاسلامية المعاصرة : « يدخل في إطار المجتمع المجتمعات التي تزعم لنفسها انها « مسلمة » !.

وهذه المجتمعات لا تدخل في هذا الاطار لأنها تعتقد بألوهية أحد غير الله ، ولا لأنها تقدم الشعائر التعبدية لغير الله أيضا ، ولكنها تدخل في هذا الاطار لأنها لا تدين بالعبودية لله وحده في نظام حياتها ، فهي ... وإن لم تعتقد بألوهية أحد إلا الله ... تعطي أخص خصائص الألوهية لغير الله ، فتدين بحاكمية غير الله ، فتتلقى من هذه الحاكمية : نظامها ، وشرائعها ، وقيمها ، وموازينها ، وعاداتها وتقاليدها ، وكل مقومات حياتها تقريبا ! . ه (١٩)

<sup>(</sup>١٧) حسن البنا: ﴿ دعوتنا في طور جديد إ مجموعة الرسائل. ص ١٢٠ ، ١٢١ .

<sup>(</sup>١٨) المودودية موجز تاريخ تجديد المدين وإحياله ع ص ٤١ ، ٢٠ .

<sup>(</sup>١٩) [ معالم في الطريق ع من ١٠١ .

هنا ، وبهذا التشخيص ، تجاوز سيد قطب موقع المودودى على درب ، تجهيل ، المجتمع وه تكفيره ، .. ثم استمر به السير حتى صرح بما لم يصرح به المودودى ، فحكم و بكفر ، د الأمة ، لا ، المجتمع ، وه الدولة ، فقط ... وقطع ف هذا الحكم قطع الواثق المستيقن .. بل لقد حكم بكفر هذه الأمة منذ قرون وقرون !..

فبعد أن حكم على كل المجتمعات بالارتداد عن و الشريعة و ، إذ و ليس على وجه الأرض مجتمع قد قرر فعلا تحكيم شريعة الله وحدها ، ورفض كل شريعة سواها .. و (٢٠) .. تقدم فحكم بانعدام وجود الأمة المسلمة ، لا في عصرنا وحده ، بل ومنذ قرون كثيرة .. و فوجود الأمة المسلمة يعتبر قد انقطع منذ قرون كثيرة ... فالأمة المسلمة ليست و أرضا و كان يعيش فيها الاسلام ، وليست و قرما و كان أجدادهم في عصر من عصور التاريخ يعيشون بالنظام الاسلامي .. إنما و الأمة المسلمة و جماعة من البشر تنبئق حياتهم وتصوراتهم وأوضاعهم وأنظمتهم وقيمهم وموازينهم كلها من المنبج الاسلامي .. وهذه الأمة ... بهذه المواصفات ... قد انقطع وجودها منذ انقطاع الحكم بشريعة الله من فوق ظهر الأرض جميعا !.. و (٢١)

وفى مكان آخر ، يزيد هذا الحكم تأكيدا فيقول : ه إن موقف الاسلام من هذه المجتمعات كلها المجتمعات كلها وشرعيتها في اعتباره .. ه (۲۲) !

ومثل ه المجتمعات ع ه الناس ه ، أفرادا وجماعات .. فهم غير مسلمين ، ولايد من دعوتهم للدخول ق الاسلام من جديد .. ه فالمسألة فى حقيقتها هى مسألة كفر وإيمان ، مسألة شرك وتوحيد ، مسألة جاهلية وإسلام ، وهذا ما ينبغى أن يكون واضحا .. إن الناس ليسوا مسلمين ... كي يدعون ... وهم يحيون حياة الجاهلية .. ليس هذا إسلاما ، وليس هؤلاء مسلمين ، والمدعوة اليوم إنما تقوم لترد هؤلاء الجاهليين إلى الاسلام ، ولتجعل منهم مسلمين من جديد .. ه (٢٣) !

وهذا الكفر الذي عم الأمة ، لم يقف عند كفر ؛ الشريعة ؛ وحدها .. بل إن للأستاذ سيد قطب إشارة إلى أن الأمة قد كفرت ؛ بالعقبدة ؛ أيضا .. فهو يقول : ؛ ينبغي أن يكون

<sup>(</sup>۲۰) المرجع السابق. ص ۲۹.

<sup>(</sup>۲۱) المرجع السابق ، ص ۸ .

<sup>(</sup>۲۲) المرجع السابق . ص ۲۰۳ .

<sup>(</sup>٣٣) المرجع السابق ، ص ١٧٣ .

مفهوما لأصحاب الدعوة الاسلامية أنهم حين يدعون الناس لإعادة إنشاء هذا الدين ، يجب أن يدعوهم أولا إلى اعتناق العقيدة ... حتى لو كانوا يدعون أنفسهم مسلمين ، وتشهد لهم شهادات الميلاد بأنهم مسلمون !... فإذا دخل في هذا الدين .. عصبة من الناس .. فهذه العصبة هي التي يطلق عليها اسم و المجتمع المسلم و .. ه (٢٤)

لقد كفرت الأمة ... في رأى سيد قطب ... عندما خرجت على و الحاكمية ، الالحية ... كفرت و المجتمعات ... وكفر و الناس ... إلا الجماعة الجديدة ، التي تبدأ الدعوة إلى الاسلام من جديد !..

## وعموم الجاهلية:

ولما كان والكفر عو نقيض والاسلام ع.. ولما كان والاسلام عو النقيض وللجاهلية على الله والذي نسخها وأخرج الناس من ظلماتها إلى نوره وتنويره من الأمة ومجتمعاتها قد ارتدت ، بكفرها ، إلى و الجاهلية ع ، بل إلى و جاهلية وأظلم من الجاهلية الأولى التي عاصرها الاسلام الأول ا... وإن الاسلام لا يعرف إلا نوعين اثنين من المجتمعات .. مجتمع إسلامي ، ومجتمع جاهل (٢٠) ... والجاهلية ليست فترة من الزمان ، وإنما المجتمعات .. مجتمع إسلامي ، ومجتمع عن نهج الاسلام ، في الماضي والحاضر والمستقبل على السواء (٢٠) ... ولذلك فإن العالم يعيش اليوم كله في وجاهلية ع ، من ناحية الأصل الذي تنبثق منه مقومات الحياة وأنظمتها . جاهلية لا تخفف منها شيئا التيسيرات المادية الحائلة ، وهذا الابداع المادي الفائق إ (٢٠) ... فتحن اليوم في جاهلية كالجاهلية التي عاصرها الاسلام أو أظلم ، كل ماحولنا جاهلية .. تصورات الناس وعقائدهم ، عاداتهم وتقاليدهم ، موارد فاقتهم ، فنونهم وآدابهم ، شرائعهم وقوانينهم ، حتى الكثير مما نحسبه ثقافة إسلامية ، ومراجع إسلامية ، وفلسفة إسلامية ، وتفكيرا إسلاميا ... هو كذلك من صنع هذه الجاهلية (٢٨) !.. و

وكما جاء الاسلام ، أول ما جاء ، ليهدم الجاهلية ، وينسخ نظمها وتصوراتها .. وكما رفض المسلمون الأوائل أية مصالحة مع الجاهلية ، وكل الحلول الوسط مع تصوراتها

<sup>(</sup>٢٤) المرجع السابق ، ص ، t .

<sup>(</sup>٢٠) المرجع السابق . ص ١١٦ .

<sup>(</sup>٢٦) المرجع السابق . ص ١٨٢ .

<sup>(</sup>۲۷) المرجع السابق. ص ١٠ .

<sup>(</sup>٢٨) المرجع السابق . ص ٢١ ً .

ونظمها وقيمها ، سواء أكانت جاهلية مشركي العرب في شبه الجزيرة أم جاهلية الشرق الفارسي أو الغرب البيزنطي .. كذلك يجب على الجماعة المسلمة الجديدة أن تصنع .. لا فنحل نرفض هذه الأنظمة في الشرق أو في الغرب سواء ... نرفضها كلها ، لأنها منحطة ومتخلفة بالقياس إلى مايريد الاسلام أن يبلغ بالبشرية إليه . ه(٢٩)

فالشبوعية ، التي بشرت بمجتمع يتخطى حواجز الجنس والقوم والأرض واللغة واللون .. قد انتهى بها المطاف إلى إقامة مجتمعها على قاعدة غير و إنسانية و ، لأنها ، وقد رفضت طبقة و البرجوانية و قاعدة للمجتمع ، قد أقامت مجتمعها على قاعدة طبقية ... أي غير و إنسانية عامة و ... أساسها طبقة العمال و فتجمع الشبوعية هو الوجه الآخر للتجمع الروماني القديم .. هذا تجمع على قاعدة طبقة و الأشراف و ، وذلك تجمع على قاعدة طبقة و الأشراف و ، وذلك تجمع على قاعدة طبقة و السعاليك و ( البروليتريا ) ... و وغياب و القاعدة الانسانية العامة و فذا المجتمع ، جعل السيادة فيه و لعاطفة الحقد الأسود على سائر الطبقات الأخرى !.. وما كان لمثل هذا التجمع الصغير البغيض أن يشمر إلا أسوأ ما في الكائن الانساني .. فهو ، ابتداء ، قائم على أساس إبراز الصفات الحيوانية وحدها وتنميتها وتمكينها ، باعتبار أن و المطالب الأساسية و للإنسان هي : و الطعام والمسكن والجنس و ... وهي مطالب الحيوان الأولية ... وباعتبار أن تاريخ الانسان هو تاريخ البحث عن الطعام ا!! .. و ("")

وكما نرفض هذا الوجه من وجهى و عملة الجاهلية الغربية و ، القائم على قاعدة غير إنسانية ، لتأسسه على قاعدة طبقة و الصعاليك و .. كذلك نرفض الوجه الآخر لعملة الجاهلية هذه ، ذلك الذى أسس مجتمعه ، هو الآخر على قاعدة غير إنسانية .. قاعدة الطبقة اللاية وحدها .. لقد انتهى دور هذا المجتمع الغربي ، ودور حضارته ، ودور نهضته العلمية ، ودور الرموز التي صاغها وعبدها ، من مثل و الوطنية و و القومية و ... وانتهت حقبة قيادة الرجل الغربي للبشرية ، لا لقصور في حضارته عن أن تشبع الحاجات المادية للإنسان ، وإنما لعجزها عن أن تحقق إنسانيته ، بافتقارها إلى و القيم و ... وجاء دور قيادة الاسلام للعالم ، بالحفاظ على ما أبدعت الحضارة الغربية على جبهة التقدم المادي ، وإضافة و القيم الاسلامية ، بالحفاظ على ما أبدعت الحضارة الغربية على جبهة التقدم المادي ، وإضافة و القيم الاسلامية ، هذا الصرح المادي ، كي تتزن الحضارة وتتوازن ، فتشبع حقا مطالب الانسان ، من حيث هو و إنسان و 1.

على هذا النحو الجيد، في مجمله، تصور سيد قطب المواجهة بين الاسلام وبين الحضارة الغربية .. فعنده و أن النهضة العلمية الأوربية قد أدت دورها .. هذا الدور الذي

<sup>(</sup>٢٩) المرجع السابق . ص ١٧٢ ،

<sup>(</sup>٣٠) المرجع السابق . ص ٦٠ .

بدأت مطالعه مع عصر النهضة في القرن السادس عشر الميلادي ، ووصلت إلى ذروتها خلال القرنين الثامن عشر والتاسع عشر ... ولم تعد تملك رصيدا جديدا(٣١) ... ٤

وعلى عكس حسن البنا ، الذى احتضن و الوطنية و و القومية و ، ورآها حلقات ودوائر ومراحل تفضى إلى الجامعة الاسلامية ، فالعالمية الانسانية (٢٦)... بل وعلى عكس المودودى الذى جعل الحفاظ على و القومية الحضارية و ، إسلامية أو غير إسلامية ، الأساس الذى سعى لبناء مستقبل الهند وفق معايره (٢٢)... على العكس من البنا والمودودى ، لم يذكر سيد قطب و الوطنية و أو و القومية و بأى خير .. بل لقد رآهما ، مع و التجمعات الاقليمية عامة و ، رموزا ودعوات و أدت دورها .. ولم تعد تملك هى الأخرى رصيدا جديدا (٢١) ... و

وإذا كان الطابع المادى الألحادى للحضارة الغربية ، قد حرمها 8 التوازن ؛ ، فأفقدت إنسانها الاتزان ، عندما أتخم ماديا ، بينا ظل داخله من الروحية والقيم خواء .. فإن الاسلام ، كتصبور مستقل للكون والحياة ، وكحضارة متميزة ، امتازت بإعلاء كل ماهو إنسالى ، دون أن ترفض المادة .. هذا الاسلام هو المرشح لقيادة العالم الآن 1..

الاسلام: تصور مستقل للوجود والحياة، تصور كامل ذو خصائص متميزة، ومن ثم ينبثق منه منهج ذاتى مستقل للحياة كلها، بكل مقوماتها وارتباطاتها، ويقوم عليه نظام ذو خصائص معينة ... (٥٥٥)

والحضارة الاسلامية ، من ثم ، منميزة بالتبعية النيز الاسلام ... لأن الاسلام هو حضارته ... بل هو الحضارة .. وماعداه فجاهلية ! ... .. وتميز الحضارة الاسلامية يظهر ويتأكد في وثبات الأصول والقيم وفيها ، رغم تعدد وتطور وتركيبها المادى والتشكيل و ... وأصوفها وقيمها الثابتة تدور حول عبودية الانسان الله وحده ... ومن ثم تحرره من كل الطواغيت ... وإعلاء كل مايؤكد إنسانية الانسان ، ويجعلها فوق النزعات المادية والحيوانية ... فتوابت هذه الحضارة ، هي مقوماتها .. من مثل و العبودية الله المادية والحيوانية ... فتوابت هذه الحضارة ، هي مقوماتها .. من مثل و العبودية الله المادية والحيوانية ... فتوابت هذه الحضارة ،

<sup>(</sup>٣١) المرجع السابق. ص ٦ .

 <sup>(</sup>٣٤) [ دعوتنا ع مجموعة الرسائل ، ص ١٧ ، و[ دعوتنا في طور جديد] مجموعة الرسائل ص ١١٢ - ١١٥ .
 ولا رسائة المؤتمر الحامس ع مجموعة الرسائل ، ص ١٧٦ - ١٧٨ .

<sup>(</sup>٣٣) } المسلمون والصراح السياسي الراهن ] ص ١١٧ ، ١١٨ ، ١٢٢ ، ١٢٣

<sup>(</sup>٣٤) [ معالم في الطريق ع ص ٦ ، ٧ .

<sup>(</sup>۳۵) المرجم السابق . ص ۱۹۲

وحده ، والتجمع على آصرة العقيدة فيه ، واستعلاء إنسانية الانسان على المادة ، وسيادة القيم الانسانية التي تنمى إنسانية الانسان لا حيوانيته .. وحرمة الأسرة .. والحلافة .. ف الأرض ... [عن الله ] ... على عهد الله وشروطه .. وتحكيم منبج الله وشريعته وحدها في شعون هذه الحلافة (٢٠١) ... وفي هذه الحضارة الاسلامية ، وحين تكون و إنسانية ، الانسان هي القيمة العليا في المجتمع ... يكون هذا المجتمع متحضرا .. أما حين تكون و للادة ؛ ... في أية صورة ... هي القيمة العليا .. سواء في صورة و النظرية ؛ كما في النفسير المادي للتاريخ أو في صورة و الانتاج المادي ؛ كما في امريكا وأوروبا وسائر المجتمعات التي تعتبر الانتاج المادي قيمة عليا ... فإن هذا المجتمع يكون مجتمعا متخلفا ... أو المصطلح الإسلامي مجتمعا جاهليا !...

والمجتمع المتحضر .. الاسلامي .. لا يحتقر المادة ، لا في صورة النظرية ( باعتبارها هي التي يتألف منها هذا الكون ، الذي نعيش فيه ، ونتأثر به ونؤثر فيه أيضا ) ولا في صورة و الانتاج المادي ، فالانتاج المادي من مقومات الحلافة في الأرض عن الله .. ولكنه ، فقط ، لا يعتبرها هي القيمة العليا ، التي تهدر في سبيلها خصائص و الانسان و ومقوماته !....

والقيم الانسائية والأخلاق الانسائية \_ [ التي هي من ثوابت حضارتنا ] \_ ليست مسألة غامضة مائعة ، وليست كذلك قيما « متطورة » متغيرة متبدلة ، لاتستقر على حال ولا ترجع إلى أصل ، كما يزعم التفسير المادي للتاريخ !.. إنها القيم والأخلاق التي تنمى في الانسان خصائصه التي يتفرد بها دون الحيوان (٢٧٠) ! »

وأمام تميز الحضارة الاسلامية وامتيازها .. وفي مواجهة و الجاهلية الغربية ، بشقيها و الليبرالي \_\_ الرأسمالي و و الشمولي \_\_ الشيوعي ، فإن لواء قيادة العالم معقود للإسلام والمسلمين .. و إن قيادة الرجل الغربي للبشرية قد أوشكت على الزوال .. لا لأن الحضارة الغربية قد أفلست ماديا ، أو ضعفت من ناحية القوة الاقتصادية والعسكرية .. ولكن ، لأن النظام الغربي قد انتهى دوره ، لأنه لم يعد يملك رصيدا من و القيم ، يسمح له بالقيادة . فلابد من قيادة تملك إبقاء وتنمية الحضارة المادية التي وصلت إليها البشرية ، عن طريق العبقرية الأوربية في الابداع المادي ، وتزود البشرية بقيم جديدة جدة كاملة \_\_ بالقياس إلى ما عرفته البشرية \_\_ ويمنهج أصيل وإيجابي وواقعي في الوقت ذاته . والاسلام \_\_ وحده \_\_ هو الذي يملك تلك القيم وهذا المنبج ... ه (٢٨)

<sup>(</sup>٣٦) المرجع السابق . ص ١٣٢ .

<sup>(</sup>٣٧) المرجع السابق . ص ١٢٠ - ١٢٢ .

<sup>(</sup>٣٨) المرجع السابق . ص ٦ .

فالمطلوب. إذن. هو:

- إدراك الخصائص التي تتميز بها الحضارة الإسلامية وتمتاز عن جاهلية الغرب .. والحرص على نقاء هذه الخصائص .. وتنقينها مما ران عليها في ظل الجاهلية التي عمت وضربت أطنابها ...
- وتمييز علوم التقدم المادى التي أبدعها الغرب عن تصوراته الفلسفية والفكرية والأخلاقية الجاهلية . . وضم علوم التقدم المادى إلى «قيم» الحضارة الإسلامية . . فيهما تجتمع مؤهلات القيادة العالمية الجديدة . . ولذلك . كان من الأهمية بمكان تحديد : ماذا نرفض من الغرب ؟ . . وماذا نأخذ عنه ؟ . .

ولقد أدرك سيد قطب أن هريمتنا الروحية أمام الغرب \_ بعد هزيمتنا العسكرية والسياسية \_ قد أصبحت خطرًا محدقًا على ما يتميز به الإسلام ويمتاز فى مبدان «القيم» و «التصورات» ، فدعا إلى تحديد الحدود والفواصل ، بحسم ووضوح ، بين خصائصنا وبين «الحضارة الجاهلية » (٢٩١) .. ودعا إلى الانسلاخ عن «فكرية التغريب» التي جاءت فى ركاب الغزوة الاستمارية ، ثم باضت وأفرخت فى عقولنا وقلوبنا حتى أفسدت علينا الكثير من العقائد والقيم والمعايير والأخلاق والتصورات ..

ولقد ضرب سيد قطب المثل بنفسه .. فهو قد عاش أربعين عاما «تغبش تصوراته ورؤاه هذه التأثيرات الجاهلية .. وذلك على الرغم من انتائه الإسلامي وكتاباته الإسلامية طوال تلك السنوات .. .. فا بالك بمن لم تكن له هذه الحصيلة الإسلامية ؟! ... . و اهو يدعو إلى الانسلاخ عن جاهلية الغرب ، كما انسلخ هو عنها ، وإلى إدانه حقبة التغريب وإسقاطها من عمرنا ، كما أدانها هو وأسقطها من عمره ... إنه يحدثنا بلغة «النقد الذاتى» والاعتراف، ، فيقول : «إن الذي يكتب هذا الكلام إنسان عاش يقوأ أربعين سنة كاملة ، كان عمله الأول فيها هو القراءة والاطلاع في معظم حقول المعرفة الانسانية .. كان عمله الأول فيها هو القراءة والاطلاع في معظم حقول المعرفة الانسانية .. ما هو من تخصصه وما هو من هواياته .. ثم عاد إلى مصادر عقيدته وتصوره ، فإذا هو يجد كل ما قرأ ضئيلا إلى جانب ذلك الرصيد الفحم ... وما كان يمكن إلا أن يكون كذلك .. وما هو بنادم على ما قضى فيه أربعين سنة من عمره ، فإنما عرف الجاهلية على حقيقتها ، وعلى انحرافها ، وعلى ضآلتها ، وعلى قوامتها .. وعلى جعجعتها وانتفاشها ، وعلى غرورها وادعائها كذلك !!! وعلم علم اليقين أنه لا يمكن أن يجمع المسلم بين هذين غرورها وادعائها كذلك !!! وعلم علم اليقين أنه لا يمكن أن يجمع المسلم بين هذين غرورها وادعائها كذلك !!! وعلم علم اليقين أنه لا يمكن أن يجمع المسلم بين هذين المصدرين في التلق !!! وعلم علم اليقين أنه لا يمكن أن يجمع المسلم بين هذين المصدرين في التلق !!! وعلى الرغم من اتجاهي الاسلامي في ذلك الحين ، إلا أن

<sup>(</sup>٣٩) المرجع السابق. ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٤٠) المرجع السابق. ص ١٤٤، ١٤٤.

هذه الرواسب كانت تغيش تصورى وتطمسه ! . كان تصور ؛ الحضارة ، ... كما هو الفكر الأورف ... يخايل لى ، ويغيش تصورى ، ويحرمني الرؤية الواضحة الأصيلة ،(٢٠)

تلك كانت تجربة سيد قطب مع و رواسب التغريب ، .. ولقد انسلخ عنها ، وواجهها في حسم ، وبرؤية شديدة الوضوح .. ودعا إلى أن يسلك الناس هذا السبيل !..

لكن الرجل ... كما أشرنا ... لم يكن رافضا لكل ما أنتجته النهضة الأوربية .. فعلومها في الطبيعة والتقدم المادى ، التى أثمرت تلك الحضارة المادية ، والتى أثمرتها هذه الحضارة المادية ، يعتبرها وليدة و العبقرية الأوربية في الابداع المادى ، .. وهو لا يرفضها ، وإنما يطلب أن تزامل و قيم ، الاسلام و وتصوراته الايمانية ، للكون والحياة وو أخلاقياته ، ، تلك التي تعلى من و إنسانية الانسان ، فوق و المادة ، ، نظرية كانت أو إنتاجا .. وذلك حتى تتكامل للحضارة الساقان اللتان تستطيع إذا هي سارت عليهما تبيئة المناخ الصالح للإنسان السوى .. ولذلك دعا المسلمين إلى أن يأخذوا عن الغرب و العلوم البحتة ، ، في الوقت الذي يجب أن يرفضوا فيه و الافيات ، وو الغلسفة ، وو الانسانيات ، ، وإذ المسلم لا يملك أن يتلقى ، في أمر يختص بحقائق العقيدة ، أو التصور العام للوجود ، أو يختص بالعبادة ، أو يختص بالجادة ، السيامي ، أو الاجتاعي ، أو الاقتصادى ، أو يختص بتفسير بواعث النشاط الإنساني ويحركة التاريخ الانساني .. إلا من ذلك المصدر الرباني . ولا يتلقى في هذا كله إلا عن مسلم ، يثق بدينه وتقواه ، ومزاولته لعقيدته في واقع الحياة ..

أما جانب العقائد والالهيات والفلسفة والأخلاق وتصورات ألكون والحياة والعلاقة

<sup>(11)</sup> المرجع السابق . ص ١١٨ .

<sup>(</sup>٤٤) روأه مسلم وابن ماجة وابن حنبل.

<sup>(</sup>٤٣) المرجع السابق. ص ١٣٨ - ١٣٩ .

ولقد ضرب سيد قطب المثل على إمكانية وضرورة التمييز بين علوم الغرب البحنة وتطبيقاتها ... وهى ما يمكن أخلها عنه ... و بين فلسفته وإنسانياته ... وهى ما يجب الحلر منها .. والتصدى لها ... ضرب المثل بما صنعت أوربا ، عندما أرادت أن تنبض ، مع حضارتنا الاسلامية .. لقد أخذت عنا و الاتجاه التجريبي و الذي أقامت عليه حضارتها الصناعية ، وفي ذات الوقت رفضت و التصورات الاسلامية والأصول الاعتقادية الاسلامية و ، التي كان هذا و الاتجاه التجريبي و وثيق الصلة بها في الحضارة الاسلامية .. لقد أخذت ما لاعم الطابع المادي لحضارتها ، وتركت ما كان ، لو أخذته ، كفيلا بإحداث تغير جلري في طابع ثلك الحضارة وطبيعتها .. فعلينا نمن أن نعي هذا الدرس التاريخي في الأخل والعطاء بين الحضارات .. فنأخذ عن الغرب مايلائم طابعنا الحضاري ، وندع ، بل ونمذر ، تلك الجوانب الكفيلة بتغيير الطابع الإنساني المؤمن لحضارتنا ، وقلبها حضارة وأصناعية الأوربية الحاضرة ، لم ينشأ ابتداء في أوربا ، وإنما نشأ في الجامعات الاسلامية في الأندلس والمشرق ، مستمدا أصوله من التصور الاسلامي وتوجيهاته إلى الكون وطبيعته الواقعية ، ومدخراته وأقواته ... ثم قطعت أوربا ما بين المنهج الذي اقتبسته وبين أصوله الاعتقادية الاسلامية ، وشردت به نهائيا بعيدا عن الله .. و « )

<sup>(</sup>٤٤) المرجع السابق . ص ١٣٩ ~ ١٤١ .

<sup>(</sup>٤٥) المرجع النابق . ص ١٤٢ .

بل إن علينا أن لا نفقد الحذر أو نتخلى عن الاحتياط ونحن نأخذ عن الغرب و العلوم البحتة ع ، التي نحن مضطرون ـ ف وضعنا الراهن ـ لأخذها عنه .. فهناك و ظلال فلسفية و لهذه و العلوم البحتة ع ، في فكرية الغرب ، كفيلة ، إذا نحن تركناها تتسرب إلى فكريتنا ، بتلويث صفاء نبعنا الفكرى الاسلامي و لأن هذه الظلال معادية في أساسها للتصور الديني جملة ، وللتصور الاسلامي بصفة خاصة ع (٤١٠)

فيجب علينا ألا ننسي ـــ ونحن مضطرون لنأخذ عن الغرب علومه البحثة ـــ أننا أيناء و حضارة مؤمنة ، أرتبطت فيها العلوم جميعا ، بما فيها و العلوم البحنة ، بالقاعدة الايمانية ... إننا أبناء و الحضارة المؤمنة ، ، التي يذكر فيها اسم الله في كل شيء ، وبكل مجال وميدان ... نستفتح الأكل باسم الله .. ونختتمه يحمده .. ونهلُّ بذكره على الذبائح .. ونلجأً إليه عند الحزن ، وعند السرور .. في وقت الضحك ، وساعة البكاء .. كل مسعى الانسان عبادة ، حتى ترويحه عن النفس .. بل ومباشرته منع الجنس المشروع !.. إنها الحضارة التي قال الإمام الغزالي [ ٥٠٥ - ٥٠٥ هـ ١٠١٨ - ١١١١ م ] عن غاية العلماء من العلم قيها : ﴿ طَلَبُنا العلم لغير الله ، فأني أن يكون إلا لله ؟! .. ؛ .. فإذا كتب النيفاشي [ ٥٨٠ – ٦٥١ هـ ١١٨٤ -- ١٢٥٣ م ] في طبيعة الأرض ــــ الجيولوجيا ـــ كتابه [ أزهار الأفكار ف جواهر الأحجار ] افتتحه بـ « الحمد لله . بسم الله الرحمن الرحيم . وبه نستعين <sup>(٤٧)</sup> كما يصنع الفقهاء في استبلال مصنفات الفقه الأسلامي ١٤... وإذا صنف ابن حزم الأندلسي ر ٣٨٤ -- ٢٥٦ هـ ٩٩٤ -- ١٠٦٤ م ] في د الحب ؛ كتابه ( طوق الحمامة في الألفة والألاف ٢ فإنه يفتتحه بـ ٩ بسم الله الرحمن الرحم . وبه نستعين ... أفضل ما أبتدىء به حمد الله عز وجل بما هو أهله ، ثم الصلاة والسلام على محمد عبده ورسوله خاصة ، وعلى جميع انبيائه عامة .. ه<sup>(٤٨)</sup>.. وفي ختام كتابه هذا عن \$ الحب a يقول لقارئه : و جعلنا الله وإياك من الصابرين الشاكرين الحامدين الذاكرين، آمين آمين، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليما .. ٤(١٩) فكأنه يصنف في الألمات ؟!..

إن حضارة هذه هي الصلة بين سائر علومها وبين القاعدة الايمانية ـــ التي هي محورها ـــ لابد وأن يحذر أهلها وهم يأخذون من حضارة الغرب علومها البحتة من ( الظلال

<sup>(11)</sup> المرجع السابق. ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٤٧) انظر ص ٣٧ من هذا الكتاب . طبعة القاهرة ... هيئة الكتاب ... سنة ١٩٧٧ م . وهو بتحقيق : د . محمد يوسف حسن ود . محمود بسيوق خفاجي .

<sup>(</sup>٤٨) انظر [ رسائل ابن حزم ] جـ( ص ٨٤ . تحقيق : د . احسان عباس . طبعة بيروت سنة ١٩٨١هـ سنة ١٩٨٠ م .

<sup>(14)</sup> المصدر السابق، ص ۲۱۰،

الفلسفية ، الضارة بالقاعدة الإيمانية .. ، فالعلم الذي ينقطع عن قاعدته الإيمانية ليس هو العلم الذي يعنيه القرآن ويثني على أهله .. إن هناك ارتباطا بين القاعدة الإيمانية وعلم الفلك ، وعلم الأحياء ، وعلم الطبيعة ، وعلم الكيمياء ، وعلم طبقات الأرض .. وسائر العلوم المتعلقة بالنواميس الكونية ، والقوانين الحيوية .. إنها كلها تؤدى إلى الله ، حين لايستخدمها الهوى المنحرف للابتعاد عن الله ... كما اتجه المنهج الأوربي في النهضة العلمية .. مع الأسف بسبب تلك الملابسات النكدة التي قامت في التاريخ الأوربي خاصة بين المشتغلين بالعلم وبين الكنيسة الغاشمة ! .. ، (١٩٠٠)

فحق لاتتكرر مأساة الفصام النكد بين والعلم و وبين والقاعدة الايمانية وعلينا أن نحدر، ونحن نأخذ عن جاهلية الغرب وعلومها البحتة وقية ظلال فلسفية إلحادية ارتبطت هناك بتلك العلوم و فبذلك و وحده والفيضاري والمعلوم و

## السبيل إلى البعث الإسلامي:

وأمام ؛ عموم البلوى ؛ ، «كفرا » ارتدت به الأمة ومجتمعاتها ، منذ قرون كثيرة ، إلى الله وجاهلية » أظلم من تلك التي عاصرها الاسلام زمن البعثة ... أمام هذه البلوى التي عمت وطمت .. وفي ظروف « محنة » الاسلاميين بمصر ، وماتميزت به هذه « المحنة » من قهر ينهال عليهم من الحارج ، وخلخلة تفت في عضدهم من داخل صفوفهم ! ... أمام هذا الوضع ، بما هو « واقع » منه ، وبما هو « تصور » ؟ ! .. تساءل الأستاذ سيد قطب :

٤٠.. فكيف تبدأ عملية البعث الاسلامي ؟ و(١٠).

ولقد أجاب على هذا السؤال على النحو الذى أجاب به ، من قبل ، الأستاذ المودودي .. قا دمنا قد وصلنا إلى عموم «الكفر والجاهلية ، على النحو الذي شهده

<sup>(</sup>٥٠) [ معالم في الطريق ] حس ١٤٧ .

<sup>(</sup>٥١) المرجع السابق. ص ١١.

المسلمون الأولون ، فلابد وأن يكون طريقنا للبعث الاسلامي الجديد هو نفس طريقهم للبعث الاسلامي الأول .. فنحن نبدأ من أول الطريق ، كما بدأوا .. ونسلك نفس النهج .. ونعبر ذات المراحل .. لنصل إلى البعث الإسلامي الجديد ..

- فالحطوة الأولى هي تكوين و الجماعة المؤمنة ، بداية من الفرد الواحد .. والبداية بالعقيدة ، والعقيدة وحدها في هذه المرحلة ، التي تشبه من كل الوجوه و المرحلة المكية ، من حياة الاسلام الأولى .. إنها و مرحلة الحضائة والتكوين ، إ..
- وليس المطلوب ، دراسة ، للعقيدة ، تقف عند حدود ، الدراسة ، وه النظر ، وإنما الأهم هو تجسيد العقيدة في الجماعة ، بواسطة ، الحركة ، حتى تتحول هذه الجماعة إلى المجتمع ، تتجسد فيه هذه العقيدة ، المجتمع ، ليس بمعنى و النولة ، وه السلطة ، وإنما بمعنى الجماعة المؤمنة ، حتى ولو كانت فردا أو بضعة أفراد .. و فحين يؤمن الانسان الواحد بهذه العقيدة يبدأ وجود المجتمع الاسلامي (حكما) ... وحين يبلغ المؤمنون بهذه العقيدة ثلاثة نفر ... يكون المجتمع الاسلامي قد وجد (فعلا) .. والثلاثة يصبحون عشرة ، والعشرة يصبحون مائة ، والمائة يصبحون الفا .. ويبرز ويتقرر وجود المجتمع الإسلامي الإسلامي المهادي المهاد
- وق مرحلة و الحضانة والتكوين و هذه ، لابد وأن يكون النهج ، نهج و التكوين العقيدى و هو ذات النهج الذى سلكته الجماعة الاسلامية الأولى ، في المرحلة المكية ... فلابد من رفض كل المنابع الجاهلية ، والاقتصار ، فقط ، وفي هذه المرحلة باللذات ، على نبع واحد هو : القرآن الكريم .. فجميع ماحولنا جاهلى .. ثم إن نقاء المنبع ... وهو الذكر الذى حفظه الله ... بالغ الأهمية في مرحلة و الحضانة والتكوين و ، كي لا يتسمم الكيان الوليد في هذا الطور الحديث ... و لقد اختلطت الينابيع و ... ومن ثم فلابد من التأسى بجيل الصحابة و الذى استقى من النبع القرآلي وحده ، فكان له في التاريخ ذلك الشأن الفريد ... و (٢٥)

وهذا التلقى للعقيدة ، ليس يكفى فيه ه وحدة المنبع ، على نحو ما فعل جيل الصحابة ، بل لابد ، من أن يكون تلقينا كتلقيهم ، للتنفيذ ، لا نجرد ، البحث والدراسة والمتعة الفكرية ، 1. فالجماعة المؤمنة : كتيبة منظمة تتلقى العقيدة من القرآن وحده ، تلقى المجندى لأمر القائد ، . للتنفيذ والعمل هو

<sup>(</sup>٥٢) المرجع السابق . ص ١٢٩ ، ١٣٠ ،

<sup>(</sup>٥٢) المرجم السابق ، ص ١٧ .

الذى صنع الجيل الأول . ومنهج التلقى للدراسة والمتاع هو الذى خرج الأجيال التى تليه ... ولقد كان ذلك عاملا أساسيا في اختلاف الأجيال كلها عن ذلك الجيل المميز الفريد ... فلابد ، إذن سـ في منهج الحركة الاسلامية ـــ أن تتجرد ، في فترة الحضانة والتكوين ، من كل مؤثرات الجاهلية التى نعيش فيها ، ونستمد منها ، لابد أن نرجع ابتداء إلى النبع الخالص الذى استمد منه أولئك الرجال ـــ [ جيل الصحابة الفريد ] ـــ .. ولابد أن نرجع ــ بشعور التلقى للتنفيذ والعمل ، لا بشعور الدراسة والمتاع أ.. ؛ (10)

- وفي مرحلة و التكوين العقيدى و هذه ، يمتزج و التكوين العقيدى و به و التكوين العملى للحركة و ، لأن العقيدة ، هنا لا تقف عند حبود و الدراسة النظرية و ، بل تتحول و حركة و المؤمن بالعقيدة إلى و عقيدة متحركة و .. جماعة تحيا القرآن ، ويتجسد فيها نورا يمشى على الأرض ويسعى بين الناس !.. الأمر الذي يمزج هذا المزيج و بالبناء الواقعى للجماعة المسلمة و ... و عقيدة و تتجسد و بالحركة و في المؤمنين بها ، لا كأفراد ، وإنما و كجماعة مسلمة و ... تتلقى من النبع الصافي الوحيد القرآن س تلقى الجند أمر القائد للعمل والتنفيذ ! .. ولقد كان ذلك ، أيضا ، من خصائص و العهد المكى و .. ففيه و لم تكن مرحلة بناء العقيدة .. منعزلة عن مرحلة التكوين العمل للحركة الإسلامية ، والبناء الواقعي للجماعة المسلمة . لم تكن مرحلة تلقى وللحركة وللوجود الفعلى معا .. وهكذا ينبغي أن تكون كلما أريد إعادة هذا البناء مرق أخرى !.. و (60)
- وعندما تتكون هذه و الطليعة ، التي تعزم هذه العزمة ، وتمضى في الطريق و إلى البعث الاسلامي الجديد .. فعليها أن تحدد طبيعة و العلاقة و بينها و بين و الجاهلية و المحيطة بها ، في هذه و المرحلة المكية و ، مرحلة و الحضانة والتكوين و ..

فلابد فحذه \* الطلبعة \* من الانسحاب من النسيج الداخلي للمجتمع الجاهلي ، حتى لا عقومون \* فعلا \* بتقوية المجتمع الجاهلي .. بدلا من أن تكون حركتهم في اتجاه تقويضه .. لإقامة المجتمع الاسلامي (٢٥) !.. \* فحتى في هذه المرحلة لا مهادنة ولا تصالح مع الجاهلية ، ولو جزئيا ...

<sup>(01)</sup> المرجع السابل ، ص ١٧ ، ١٩ ، ٢١ ،

<sup>(</sup>٥٥) المرجع السابق . ص ٤٤ ، ١٤ ،

<sup>(</sup>٥٦) المرجع السابق. ص ١٥٥ ١٥٠.

لكن هذه و الطليعة ع ، ف مرحلة و الحضانة والتكوين ع \_ [ المكية ] \_ هذه لا تستطيع أن تقطع كل الصلات بالمجتمع الجاهلي ، بل هي مضطرة لإقامة بعض الصلات معه ، بل إن قدرا من هذه الصلات مطلوب لتوسيع دائرة هذه و الطليعة و 19.. فالمطلوب ، إذن ، هو إقامة قدر من و العزلة و وقدر من و الاتضال و !... إن هذه و الطليعة تمضي في خضم الجاهلية .. وهي تزاول نوعا من العزلة من جانب ، ونوعا من الاتصال من الجانب الآخر بالجاهلية المحيطة (٥٧). إنها المخالطة مع القيز ، والأخد والعطاء مع الترفع ، والصدع بالحق في مودة ، والاستعلاء بالإيمان في تواضع !.. و ١٨٥)

● وفي مرحلة ؛ الحضانة والتكوين ، هذه .. فإن ؛ الطليعة ، ليست مطالبة بتفصيل البرامج والتصورات للدولة الاسلامية التي تسعى لإقامتها ... فلم يكن ذلك واردا ـــ وهو لم يحدث ـــ ف \* العهد المكي \* من تأريخ الاسلام الأول .. وعلى الجماعة المؤمنة أن لا تستجيب أشحدى الجاهلية التي تتساءل عن ملاهم و البديل الاسلامي ه .. فخطوات البعث الاسلامي الجديد ومراحله حددتها ، سلفا ، خطوات البعث الاسلامي الأول ومراحله ... ففي مكة ، وعلى امتداد ثلاثة عشر عاما ، كانت المهمة العظمي والأولى والوحيدة ، هي تأسيس العقيدة ، وتجسيدها ، بالحركة ، في الجماعة المؤمنة .. فلما قامت ١ الدولة ٥ ، بالمدينة ، بعد الهجرة ، ارتبطت التصورات والبرامج بظهور المشكلات الواقعية ، ولم تدبح هذه البراج ، سلفا ، قبل ظهور المشكلات ، ولا قبل قيام السلطة التي يطلب منها حكم الواقع ومواجهة مشكلاته بالحلول الاسلامية ... فيجب على الجماعة المؤمنة أن لا تقع في و الفنع و ، فتمكن و الجاهلية من أن تضغط على أعصاب بعض المخلصين من أصحاب الدعوة الاسلامية ، فتجعلهم يتعجلون خطوات المنهج الاسلامي ... أو تحرجهم لعسألهم : أين للمسلات نظامكم الذي تدعون إليه ؟ وماذا أعددتم لتنفيذه من بحوث ومن دراسات ومن فقه مقنن على الأصول الحديثة !.. كأن الذي ينقص الناس، في هذا الزمان، لإقامة شريعة الاسلام في الأرض هو مجرد الأحكام الغقهية والبحوث الغقهية الاسلامية ١٤ وكأنما هم مستسلمون لحاكمية الله ، راضون بأن تحكمهم شريعته ، ولكنهم فقط لا يجدون من ، المجهدين ، فقها مقننا بالطريقة الحديثة !. وهي سخرية هازلة يجب أن يرتفع عليها كل ذي قلب يحس لهذا ألدين بحرمة أ.

إن الجاهلية لا تويد بهذا الإحراج إلا أن تجد لنفسها تعلَّة في نبذ شريعة الله ،

<sup>(</sup>۵۷) للرجع السابق . ص ۱۱ ، ۱۱ ،

<sup>(</sup>٥٨) المرجع السابق، ص ١٧٦ ،

واستبقاء عبودية البشر للبشر .. وإلا أن تصرف العصبة المسلمة عن منهجها الربالى ، فتجعلها تتجاوز مرحلة بناء العقيدة في صورة حركية ، وأن تحول منهج أصحاب الدعوات الاسلامية عن طبيعته التي تتبلور فيها النظرية من خلال الحركة ، وتتحدد ملامح النظام من خلال الممارسة ، وتسن فيها التشريعات في مواجهة الحياة الاسلامية الواقعية بمشكلاتها الحقيقية !.. ه (٩٥)

فللبعث الاسلامي \_ في هذه المرحلة التكوينية \_ مراحله ومناهجه .. وطالما لم تُقم و الطليعة ، بعد المجتمع الذي تحكمه و الحاكمية الالهية ، فلا ضرورة لتفصيل البرامج والتصورات لواقع لسنا مستولين عنه ، ولا نملك القضاء في مشكلاته وأمراضه بالاصلاح والعلاج .. و وحين يقوم هذا المجتمع ، بالفعل ، يبدأ عرض أسس النظام الاسلامي عليه ، كا يأخذ هذا المجتمع في سن التشريعات التي تقتضيها حياته الواقعية ، في إطار الأسس العامة للنظام الاسلامي .. فهذا هو الترتيب الصحيح خطوات المنبج الاسلامي الواقعي العملي الجاد .. و (٢٠٠)

تلك هي الخطوات الأولى للبعث الاسلامي الجديد ... والمهام الأساسية للمرحلة المناظرة و للعهد المكي ء .. والسبيل لبلورة أداة هذا البعث : و الطليعة ، التي تعزم هذه العزمة .. وتمضى في الطريق و ٢١١)

• • •

وعندما تمضى و الطليعة ... المؤمنة و في طريقها ، فتتجاوز مرحلة و الحضائة والتكوين و العقيدى ، وتقيم و المجتمع الفعلى و ، الحاضع للحاكمية الألهية ، والمنظمة جميع شعونه وفق شريعة الاسلام ... فإن هذا المجتمع سيكون و مجتمع العقيدة و ، تتجسد فيه ، وتحدد له فلسفته وتصوراته وتطبيقاته وعلاقاته .. وترسم له الحدود . وتعين له الهوية .. والرعية .. سيقوم و على آصرة العقيدة وحدها ، دون أواصر الجنس والأرض واللون واللغة والمصالح الأرضية القريبة والحدود الاقليمية السخيفة ١٩. و(١٢٠ .. المجتمع الذي هو و دار الاسلام و .. ورعيته و كل من يدين بالاسلام عقيدة ، ويرتضى شريعته شريعة . وكذلك كل من يرتضى شريعة الاسلام الكابية

<sup>(</sup>٥٩) المرجع السابق. ص ١٩ ، ٥٠ .

<sup>(</sup>٦٠) المرجع السابق ، ص ٤١ ،

<sup>(</sup>٦١) المرجع السابق. ص ١١.

<sup>(</sup>٦٢) المرجع السابق، ص ٥٨.

الذين يعيشون في و دار الاسلام ، ... و(١٣)

وه دار الاسلام ، هذه ليست إقليما ولا وطنا ولا دولة ، فقط ... فكما أن الاسلام هو إعلان تحرير للإنسان ــ كل إنسان ــ من عبودية غير الله .. فإن أرضه هي كل الأرض .. وداره هي كل الديار ١٩. ولذلك فإن على المسلمين ، من أهل ه دار الاسلام ، ، أن ينطلقوا ، بالجهاد ، لإزالة كل صور العقبات والضغوط ، التي تمثلها الحكومات والنظم الجاهلية ، والتي تحول بين شعوبها وبين الاستماع إلى ه بيان الاسلام ، وحجة دعوته ، والاختيار الحر أمام و عقيدة ، هذا و الدين أ..

إن سيد قطب ... متابعة للمودودى ... يرى أن الجهاد الاسلامي ليس ، فقط ، دفاعا عن الدعوة في وطن بعينه .. بل هو أيضا هجوم على ؛ النظم والحكومات ، التي لا تدين بالحاكمية الالهية .. ومهمة الجهاد الاسلامي وأهله هي :

١ - إزالة هذه النظم والحكومات ، بالوسائل المكافئة لما تتصدى به لهذا الجهاد الاسلامي !..

٢ - وتطبيق الحاكمية الالهية في كل مجتمعات الأرض، أي حكمها بمنهج الاسلام وشريعته ..

٣ - وعرض الاسلام ، كعقيدة ... وهي عنده أخص من الدين كمنهج وشريعة ١١٩ ...
 عرضه على شعوب الأرض ، بالبيان والحجة ، مع ترك الحرية لها تؤمن بالعقيدة الاسلامية أو لا تؤمن بها ، وفق مبدأ [ لا إكراه في الدين ] (١٩٠) .. فمن آمن انضم للأمة المؤمنة ، ومن آثر البقاء على ديانته ، وسالم الاسلام كعقيدة ، وخضع لنظامه ومنهجه وشريعته ... [ الحاكمية ] ... فهو في كنف الاسلام والمسلمين ..

و إن الاسلام إعلان عام لتحرير الانسان من العبودية للعباد ، فهو يهدف ابتداء إلى إزالة الأنظمة والحكومات التى تقوم على أساس حاكنية البشر للبشر وعبودية الانسان للإنسان .. ثم يطلق الأفراد بعد ذلك أحرارا \_ بالفعل \_ في اختيار العقيدة .. بعد رفع الضغط السياسي عنهم ، وبعد البيان المتير لأرواحهم وعقولهم ... إن النظام الذي يحكم البشر في الأرض يجب أن تكون قاعدته العبودية لله وحده ، وذلك بتلقى الشرائع منه وحده ، ثم ليعتنق كل فرد \_ في ظل هذا النظام العام \_ ما يعتنقه من عقيدة ا وبهذا يكون و الدين ، كله لله .. إن مدلول و الدين ، أشهل من مدلول و العقيدة ، إن الدين هو المنبح والنظام الذي يحكم الحياة ، وهو في الاسلام يعتمد على العقيدة ، ولكنه في عمومه أشهل من الحقيدة .. وفي الاسلام يمكن أن تخضع جماعات متنوعة لمنهجه العام ، الذي يقوم على أساس العقيدة .. وفي الاسلام يكن أن تخضع جماعات متنوعة لمنهجه العام ، الذي يقوم على أساس

<sup>(</sup>۱۲) المرجع السابق ، ص ۱۵۱ ، ۱۵۷ ،

<sup>(</sup>٦٤) الْقَرَة: ٢٥٦ ،

العبودية لله وحده ، ولو لم يعتنق بعض هذه الجماعات عقيدة الاسلام .والذي يدرك طبيعة هذا الدين ــ على النحو المتقدم ــ يدرك معها حتمية الانطلاق الحركي للإسلام ، ف صورة الجهاد بالسيف \_ إلى جانب الجهاد بالبيان \_ .. ويدرك أن ذلك لم يكن حركة دفاعية فقط .. وإنما كان حركة اندفاع وانطلاق لتحرير ؛ الانسان ؛ في ﴿ الأرض ﴾ .. بوسائل مكافعة لكل جوانب الواقع البشرى، وفي مراحل عددة، لكل مرحلة منها وسائلها المتجددة ... إن دعوة الاسلام تجاهد باللسان والبيان حينها يخلي بينها وبين الأفراد ، تخاطبهم يحرية ، وهم مطلقو السراح من جميع المؤثرات .. فهنا و لا إكراه في الدين ؟ .. أما حين توجد تلك العقبات والمؤثرات المادية ، فلابد من إزالتها أولا بالقوة ، للتمكن من مخاطبة قلب الانسان وعقله ، وهو طليق من هذه الأغلال ! .. ا (٢٥٠). فلابد أولا من و تحطيم الأنظمة السياسية الحاكمة ، أو قهرها حتى تدفع الجزية وتعلن استسلامها والتخلية بين جماهيرها وهذه العقيدة ، تعتنقها أو لا تعتنقها بكامل حريتها ... ١٤(١١).. فالاسلام لن يتخلى عن الجهاد بالسيف \_ الطرق والوسائل المكافئة \_ ويترك النظم التي لا تدين بالحاكمية الالهية وشأنها ، حتى لو سالمته وكفت عدوانها عن داره و فالمعسكرات المعادية للإسلام قد يجيء عليها زمان تؤثر فيه ألا تهاجم الاسلام ، إذا تركها الاسلام تزاول عبودية البشر للبشر داخل حدودها الاقليمية ، ورضي أن يدعها وشأنها ولم يمد إليها دعوته وإعلانه التحريري العام !. ولكن الاسلام لا يهادنها ، إلا أن تعلن استسلامها لسلطانه في صورة أداء الجزية ، ضمانا لفتح أبوابها لدعوته بلا عوالق مادية من السلطات القالمة فيها ه<sup>(٢٧)</sup> ؟!..

تلك هي مقولة الأستاذ سيد قطب ... المأخوذة عن الاستاذ المودودي ... في الجهاد الاسلامي ... وهي مقولة تثير الاسلامي ... وهي مقولة تثير الكثير من الجدل والحلاف ...

- فلقد يقال ـــ مثلا ـــ إن المطلوب هو تأمين الحربة والاستقلال لدار الاسلام .. وتأمين حربة الدعوة والدعاة ، وإزالة العوائق من سبيلهما ، على النطاق العالمي .. فإن تحقق ذلك سلما فلا ضرورة للقتال ضد النظم التي لا تُدين ، في مجتمعاتها ، بالحاكمية الالهية ! ..
- ولقد يقال ـــ أيضا ـــ إن معنى [ ويكون الدين كله لله ] ليس القتال حتى تستسلم كل النظم في جميع أرجاء الأرض ، ويحكمها المسلمون بالحاكمية الالهية ، ذلك لأن حديث

<sup>(</sup>١٥) [ معالم في الطريق ] . ص ٧١ - ٧٤ .

<sup>(</sup>٦٦) المرجع السابق . ص ٦٥ .

<sup>(</sup>١٧) الرجع السابق. ص ٨٧.

الآية هو عن ٥ المشركين ٥ في مكة ، وليس عن ٥ أهل الكتاب ٥ .. ثم إن الآية تقول : ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونُ فَتَنَّةً وَيَكُونُ الَّذِينَ كُلَّهُ لِلَّهُ ، فَإِنْ انتهوا فإن الله بما يعملون بصير ﴾ (١٨) .. فالقتال أساسا لمنع فتنة المشركين للمؤمنين عن دينهم ، أي تعذيبهم حتى يرتدوا .. ومنع الفتنة يعني حرية العقيلة ، فيكون الدين لله ، عندما تنتفي ضغوط الفتنة على الضمير ... وهذه الفتنة عن الدين قد وصفها القرآن بأنها ﴿ أَشد من القتل ﴾ (١٩) ؟!.. وليس معنى كون الدين كله الله هو عموم الحاكمية أي ه الدين ، الاسلامي كل أرجاء الأرض ﴿ ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة ولا يزالون عَتَلَفَينَ ﴾ (<sup>٧٠)</sup> والأمة هنا : الدَّين والملة .. والاختلاف فيه حكمة إلهية ، وحكم إلهي(٧١) ً .. وكذلك الاختلاف في ( الشريعة ) .. فبعد أن طلب القرآن ـــ أولا ــــ منْ اليهود أن يتحاكموا إلى 1 التوراة 1 : ﴿ وَكَيْفَ يَحَكُّمُونَكُ وَعَنْدُهُمُ التوراة فيها حكم الله ثم يتولون من بعد ذلك ، وما أولتك بالمؤمنين . إنا ألزلنا التوراة فيها هدى ونور ، يحكم بها النبيون الذين أسلموا للذين هادوا والربانيون والأحبار بما استحفظوا من كتاب الله وكانوا عليه شهداء ، فلا تخشوا الناس واخشون ولا تشتروا بآيال ثمنا قليلا ، ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولتك هم الكافرون له (٧٢) .... وبعد أن طلب القرآن ... ثانيا \_ من النصارى التحاكم إلى الانجيل : ﴿ وَلَيْعَكُمْ أَهُلَ الانجيلُ بِمَا أَمْزُلُ اللَّهُ فَيْهُ ، ومن لم يحكم بما أنزل الله فأو للك هم الفاسقون ﴾(٧٣) .. وبعد أن طلب ـــ ثالثا ـــ من المؤمنين أن يتحاكموا إلى القرآن الكريم : ﴿ وَأَنزِلْنَا إِلَيْكُ الْكِتَابِ بِالْحَقِّ مَصْدَقًا لَمَا بِينَ يديه من الكتاب ومهيمنا عليه فاحكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم عما جاءك من ألحق .. كه ... عقب القرآن بما يقطع بأن إرادة الله ومشيئته هي « تعدد الشرائع » وه المناهيج ، .. فقال : ﴿ لَكُلُّ جَعَلْنَا مَنْكُم شَرَعَةً وَمَنْهَاجًا ، وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجُعَلَكُم أَمَّةً واحدة ولكن ليبلوكم فيما آتاكم فاستبقوا الخيرات ، إلى الله مرجعكم جميعا فينبئكم بما کمتر فیه تختلفون 🏟 <sup>(۷۱)</sup>

فالاختلاف والتعدد في الشريعة والدين إرادة إلهية ومشيئة إلهية ... فقط يجب :

<sup>(</sup>٨٢) الأنفال : ٣٩ .

<sup>(</sup>٦٩) البقرة : ١٩١ .

<sup>(</sup>۷۰) مود : ۱۱۸ .

<sup>(</sup>٧١) القرطبي [ الجمامع لأحكام القرآن } جنة ص ١١٤ ، ١١٥ . طبعة دار الكتب المصرية .

<sup>. 11 . 17 : 34</sup>Mi (YY)

<sup>. 17 : 1484 (</sup>VT)

<sup>(</sup>٧٤) المالية : ٨٨ .

- ۱ -- أن تسود و دار الاسلام و شريعة قانونية واحدة .. هى القانونى الاسلامى ـــ فقه المعاملات ـــ لأن أهل الكتاب في و دار الاسلام و ليست لديهم و شريعة و مناظرة في تنظيم شئون الدنيا .. وارتضاؤهم القانون الاسلامي ـــ من منطلق قومى وحضارى ــ أولى لهم من ارتضاء فلسفة الغزاة في القانون !..
- ٢ أن تقف الدعوة للإسلام ، خارج 8 دار الاسلام 8 ، عند حدود 8 البيان والحجة » ، طالما رفعت النظم والحكومات غير الاسلامية من أمام الدعوة والدعاة ، ومن أمام ضمائر شعوبها ضغوط القهر والحواجز والعقبات ..

قالجهاد الاسلامي قد يكون دفاعيا .. وقد يكون ه هجوميا ، .. لكن في هذا الاطار .. الذي إن تأملناه جيدا فإنا واجدوه ، دائما وابدا : دفاعا عن حرية ، دار الاسلام ، واستقلالها ، ودفاعا عن ، حرية ، الدعوة والدعاة إلى الاسلام !..

- ولقد يكون مفيدا ... أيضا ... أن ننبه إلى الخطأ القائم فى تمييز الاستاذ سيد قطب بين الالدين ع وبين العقيدة ع .. وجعله الدين ع أشمل من العقيدة ع ، وتحديده لمعنى الدين ع بأنه المنهج والنظام ع ... أى [ الحاكمية ] ... فالحق :
- ١ أن و الدين، يشمل: و العقيدة، و و الشريعة، . . فالمنهج والنظام -- إن الحاكمية] -- ليس هو و الدين، ، وإنما هو و الشريعة ، ....
- ٢ -- ثم لو كان و الدين و هو [ الحاكمية ] التي يجب أن تُكْرِه عليها أهل الأرض جميعا ،
   مع ترك الحرية لهم في و العقيدة و ... كا قال الاستاذ سيد قطب ــ لقال الله في
   قرآنه : لا إكراه في و العقيدة و .. و لما قال فو لا إكراه في الدين ﴾ ١١٤...

. . .

هكذا \_\_ و بعد هذه « الجملة الاعتراضية » على تصور « الجهاد الاسلامي » عند سيد قطب \_\_ وهو التصور الذي تابع فيه المودودي \_\_ ... هكذا شخص سيد قطب « الواقع » .. وحدد السبيل إلى « البعث الاسلامي الجديد » ...

- لقد انطلق من حكم المودودي # بكفر المجتمع # .. فشمل # بالكفر # فا الأمة # أيضا ...
- وأعلن ، في حسم ووضوح رؤية ، أن سبيل ، البعث الاسلامي الجديد ، هو رفض الجاهلية العامة الشاملة .. والبدء ـــ كا صنع المسلمون الأوائل في العهد المكي ـــ من جديد !..

وحتى يبث في الصورة و الأمل ، الذي يغرى بسلوك هذا السبيل الوعر والشاق ،

ذكر الناس بحال الدعوة الأولى ، عندما هبط بها الوحى وسط الشرك الهيط والجاهلية المسيطرة ... د فلم تكن الدعوة في أول عهدها في وضع أقوى ولا أفضل منها الآن .. كانت مجهولة مستنكرة من الجاهلية ، وكانت محصورة في شعاب مكة ، مطاردة من أصحاب الجاه والسلطان فيها ، وكانت غريبة في زمانها في العالم كله ، وكانت تحف بها أمبراطوريات ضخمة عاتية تنكر كل مبادلها وأهدافها ، ولكنها ، مع هذا كله ، كانت قوية ، كا هي غذا قوية ؟!.. ا(٢٥)

بل إننا نستطيع أن نقول: إن الرجل لم يرهب المصير الذى انتهى إليه .. بل لقد تنبأ به .. ومع ذلك سار على الدرب الذى حدده للبعث الاسلامى ، وارتضاه ... فكأنما كان يستشرف المستقبل عندما كتب :

و تتبدل الأحوال ، ويقف المسلم موقف المعلوب المجرد من القوة المادية ، فلا يفارقه شعوره بأنه الأعلى ، وينظر إلى غالبه من عل مادام مؤمنا ، ويستيقن أنها فترة وتمضى ، وأن للإيمان كرة لا مفر منها . وهبها كانت القاضية ، فإنه لا يحنى لها رأسا

إن الناس كلهم يموتون ، أما هو فيستشهد ، وهو يغادر هذه الأرض إلى الجنة ، وغالبه يغادرها إلى النار ، وشتان شتان ، وهو يسمع نداء ربه الكريم : ﴿ لا يغرنك تقلب اللهين كفروا في البلاد . متاع قليل ثم مأواهم جهنم وبئس المهاد . لكن الذين اتقوا ربهم لهم جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها . نزلا من عند الله وما عند الله محير للأبرار ﴾ (٧٦) ... و(٧٧)

نعم ... لقد تنبأ بما انتهت إليه حياته ... ولم تتعد ثقته في و قوة الدعوة و الحدود .. فما خطه سيد قطب في [ معالم الطريق ] تختلف فيه وحوله الآراء اختلافا شديدا .... لكن الذي لا خلاف عليه أن هذا التصور والتوذج و للبعث الاسلامي الجديد و ، قد تحول إلى و العباءة و التي خرجت من داخلها فصائل كثيرة ، تملأ سمع الدنيا وبصرها ، في تيار و الصحوة الاسلامية و التي تقض مضاجع الأعداء ، الذين فرضوا على أمتنا التحديات ، التي لا سبيل لمواجهتها وقهرها إلا بالاسلام !..

قد لا تكون كثير من الفصائل الاسلامية ، التي انطلقت من و خصام و سيد قطب لـ و الواقع و و الفصام و معه ، على المستوى المطلوب لمواجهة و التحدي الحضاري و

<sup>(</sup>٧٥) إ معالم في الطريق إ عني ١٧٠ .

<sup>(</sup>٧٦) أَلُ عمران: ١٩٦ - ١٩٨.

<sup>(</sup>٧٧) [ معالم في الطريق ] ص ١٨٤ .

المحدقة مخاطره بكيان الأمة وذاتيتها الحنضارية الاسلامية ... لكنه المخاص ، الذي يدعو إلى التعلاف ه الفكر » و « الحركة » .. « تطويرا » و « تثويرا » للفكر الاسلامي ... و « ترشيدا » و للمحركة » الاسلامية .. فلعل في ذلك ما يفيد في تجاوز « المخاض » إلى وحدة الحركة الاسلامية ، المسلحة بالاسلام .. إسلام « العدل » و « القوة » و « الثورة » ، سعيا لأسلمة الحياة التي يحياها المسلمون !.

## وبسعسسد

فإن ؛ نظرة راصدة ؛ على المعالم البازة في تيار ؛ الصحوة الاسلامية ؛ ... وفي نطاق تصديه ؛ للتحدى الحضارى ؛ ، الذي فرض على أمننا ... وعبر قرنين من عمر هذا التيار ... تستطيع أن ترصد عددا من الحقائق ذات الدلالة ... وذات النفع أيضا ! ... في هذا الميدان :

- فإذا كان [ تيار الجامعة الاسلامية ] قد مثل أعظم تيارات و الصحوة الاسلامية و ، فى النصف الثانى من القرن التاسع عشر الميلادى .. وأول تيار يعم بدعوته وحركته كل ديار الاسلام .. فإن هذا التيار قد صنع أعظم إنجازاته فى :
- ١ -- التذكير بثورية الاسلام .. وتأكيد هذه القسمة من قسماته .. فهو دين العدل
   والحق والقوة والثورة ..
  - ٧ ــ المواجهة الكبرى مع \* التخلف الموروث \* بالاجتهاد والتجديد والتنوير ...
- ٣ ... إبراز الهوية الحضارية الاسلامية المتميزة ، كسلاح في نضال الأمة ضد تبار و التغريب ع ...
- ع -- وقوف التنظيم المساعدة هذا التيار -- بإطار الصفوة الغالبا .. سواء أكان ذلك في جمعية [ العروة الوثقي ] أو [ أم القرى ] أو [ جمعية العلماء ]
   بالجزائر ...
  - أما جماعة ( الاخوان المسلمين ) .. فلقد تميزت بـ :
- ١ جماهيرية التنظيم .. مع الأخذ بنظام والمراتب ، القالمة على المعايير
   ١ النضائية والاه الفكرية و ..
- ٧ تقلص الابداع التجديدي إذا ما قيس بإبداع [ الجامعة الاسلامية ] فى التجديد .. مع اختصاص مرشدها العام الأول جهمة ( التفكير ( للجماعة تقريبا ؟!..

- ٣ التركيز على تخليص الموروث من الازدواجية .. بتنقيته ... بالسلفية ... من الشوائب غير الاسلامية .
  - والتصدى للتغريب . . كي لا تفقد الأمة الهوية الاسلامية التي تميزها . .
- والاستفادة من علوم الغرب ، الضرورية لقوتنا ونهضتنا ، والتي لا تشوه تميزنا
   الحضاري ،

## أما ٢ الجماعة الاسلامية ] فلقد تمثل إبداعها الأساسي في :

- ١ نقد الموروث .. وتخليص و بقايا الاسلام و فيه من و الجاهلية و التي غلبت عليه
   حتى جعلت و المجتمع و مرتدا عن الاسلام ، لغياب [ الحاكمية الإلهية ] ..
- ب التصدى و للتغريب و .. كى لا تفقد الأمة هويتها الحضارية التى تميزها عن غيرها من الحضارات .
- ب ـ الاستفادة من علوم الغرب ـ وخاصة البحتة ـ التي تزيد قوة المسلمين ،
   ولا تشوه تميزهم الحضارى .

### أما تيار [ الرفض الكامل والثورى للواقع ] فلقد تبلورت مقولاته ف :

- ١ العودة ــ من جديد ــ للمنبع الأول ــ القرآن ــ وحده .. لأن تواصل الأمة ، فكريا ، قد انقطع تماما .. فكفرت و الأمة ، وه المجتمع ، وارتدا إلى و الجاهلية ، ثانية .. ومنذ قرون .
- ٧ ... والتصدى للغرب .. فقد انتهى دوره ، وأفلس ف \* القيم ه .. والاسلام هو المرشح للقيادة العالمية الآن ، بقيمه .. وبثمرات الابداع الأوربى في التقدم المادى ..
- س والاستفادة من علوم الغرب البحتة .. والحذر والرفض لفلسفاته وتصوراته
   وإنسانياته ، التي تشوه تميزنا الحضارى .

\* \* \*

لقد أهمت كل فصائل و الصحوة الاسلامية وعلى أن النهضة ، وتجاوز المأزق الذى انحدرت الأمة إليه ، وخاصة بعد الغزوة الاستعمارية الحديثة ، رهن بتجديد الدين ، بالسلفية ، لتنقيته من البدع والإضافات ... وتجديد الدنيا بالدين ، لا و بالتغريب و الذى يحثل الخطر الأكبر على ذاتية الأمة وهويتها الحضارية وشخصيتها القومية ... ثم اختلفت هذه الفصائل في و جزئيات و ... وفي درجة التركيز على بعض القضايا وانجالات ...

ولقد كان عنف التغريب واشتداد الحطر على الداتية الحصارية للأمة وراء عنف الصياغات وحدة الأحكام التي قدمتها بعض فصائل الصحوة على و الفكرية و التي امتزج فيها و التغريب و بالاسلام !..

وإذا كانت هذه الصحوة قد بدأت ساعند تيار [الجامعة الاسلامية] ... و ثورة الجتهاد وتجديد و في الأساس والغالب .. وتنظيم وصفوة و بالدرجة الأولى ... فإنها قد وصلت عند تيار [الرفض الكامل والثورى للواقع]: وحركة جهورية و تستقطب جهورا كبيرا من أبناء الأمة لساد الحركة و العمل و في سبيل الاسلام .. على حين تقلص والاجتهاد والتجديد و في هذا التيار إلى حد كبير .. إما إهمالا غير مقصود .. وإما تأجيلا له حتى تقام الدولة الاسلامية ، وتقوم ضرورات الاجتهاد ... كما يقال أحيانا ؟! ... . الأمر الذي جعل و الحركة والاسلامية المعاصرة مهددة بوضع الذي يمشى على ساق واحدة ا..

والدين يعون ، جيدا ، مخاطر ، التحدى الحضارى ، على ذاتية الأمة المستقلة ، وهويتها الحضارية المتميزة ، ومستقبلها المسلم ، يدركون الأهمية البالغة لوقوف ، الحركة الأسلامية ، ونحوها وتقدمها على الساقين الاثنتين :

ا ... إبداع الصفوة الجتبدة الجددة ...

ب ــ والتنظيم الجماهيري ، المستوعب لجيش العاملين لعودة حكم الاسلام ...

فبذلك تجمع الحركة المعاصرة ميزات تيار ، الصحوة الاسلامية ، على امتداد القرنين الماضيين ....

وبذلك وحده تستطيع التصدى لأعدائها ـــ الداخليين والخارجيين ـــ ... وفي ذلك نصر الاسلام والمسلمين ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصَرُوا الله يَنْصُرُكُم ويثبت أقدامكم ﴾ (١)

صدق الله العظيم

<sup>.</sup> ۲ ; عبد ; ۲ .

## المصــادر

```
● كتب السنة النبوية الشريفة:
       [ صحيح البخارى ] طبعة دار الشعب . القاهرة .
         [ صنحيح مسلم ] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥ م .
         [ سنن الترمذي ] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٧ م .
         [ سنن النسائي ] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م .
         [ سنن ألى داود ] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٢ م .
        [ سنن ابن ماجة ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٢ م .
         [ سنن الدارمي ] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م .
[ مسند الامام أحمد بن حنبل ] طبعة القاهرة سنة ١٣١٣هـ .
      [ موطأ الامام مالك ] طبعة دار الشعب . القاهرة .
: [ كتاب آثار ابن باديس ] إعداد وتصنيف : د . عمار
                                                                   ابن بادیس
                  طالبي . طبعة الجزائر سنة ١٩٦٨ م .
                                                             ابن حزم الأندلسي
: [ رسائل ابن حزم ] تحقيق : د . إحسان عباس . طبعة بيروت
                        سنة ١٤١١هـ سنة ١٩٨٠م.
                                                                 ابن عساكر
              : [ تهذیب تاریخ ابن عساکر ] طبعة دمشق .
                                                                   أبن منظور
           : [ لسان العرب ] طبعة دار المعارف . القاهرة .
      : [ الأحكام السلطانية ] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م .
                                                                 أبو يعلى الفراء
[ كتاب الإمامة ] طبعة بيروت ــ ضمن مجموعة نشرها :
د . يوسف أيبش . تحت عنوان : « نصوص الفكر السياسي
        الاسلامي ــ الإمامة عند السنة ، سنة ١٩٦٦ م .
: [ رسالة فيما يتعلق بأدلة التوسل بالنبي وزيارته ] طبعة القاهرة
                                                          أحمد بن زيني دحلان
                                     سئة ١٣٢٥هـ.
                                                       الأنغال ( جمال الدين )
: [ الأعمال الكاملة ] دراسة وتحقيق : د . بحمد عمارة . طبعة
          القاهرة سنة ١٩٦٨م وبيروت سنة ١٩٨١م .
: [أزهار الأفكار ف جواهر الأحجار ] تحقيق : د . عمد
                                                                      التيفاشي
يوسف حسن، د . محمود بسيوني خفاجي . طبعة القاهرة
                                      سنة ١٩٧٧ م .
```

● القرآن الكريم .

جمال البنا : [ الدعوات الاسلامية المعاصرة . مالها وماعليها ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٨ م .

حسن البنا : [ مجموعة رسائل الامام الشهيد حسن البنا ] ... طبعة دار الشهاب ... القاهرة .. وفيها : [ دعوتنا ] و[ إلى أى شيء ندعو الناس ] و[ نمو النور ] و[ إلى الشباب ] و[ الاخوان المسلمون تحت راية القرآن ] و[ دعوتنا في طور جديد ] و[ بين الأمس واليوم ] و[ رسالة المؤتمر الخامس ] و[ مشكلاتنا في ضوء النظام الاسلامي ] و[ نظام الحكم ] و[ النظام الاقتصادي ] و[ رسالة الجهاد ] و[ رسالة التعاليم ] و[ نظام الأسر ] و[ المقائد ] و[ المأثورات ]

خورشيد أحمد ( دكتور ) : [ نموذج المودودي للبعث الاسلامي ] مجلة ؛ المسلم المعاصر » عند ٣١ . رمضان سنة ١٤٠٧ هـ .

الدجال (أحمد صنق ــ

دكتور) : [ الحركة السنوسية ] طبعة بيروت سنة ١٩٦٧ م .

زكريا سليمان بيومى : [ الاخوان المسلمون والجماعات الاسلامية في الحياة المصرية

( دكتور ) سنة ١٩٢٨ – ١٩٤٨ م ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م .

سمير عبد الحميد ابراهيم : [ أبو الأعلى المودودي . فكره ودعوته ] طبعة القاهرة سنة

( دکتور ) ۱۳۹۹ هـ سنة ۱۹۷۹ م .

سيد قطب : [ معالم في الطريق ] طبعة القاهرة سنة ١٤٠٠هـ سنة

علوى بن أحمد بن حسن : [ كتاب مصباح الأنام وجلاء الظلام في رد شبه البدعي ابن قطب الحداد النجدي الذي أضل العوام ] طبعة القاهرة سنة ١٣٢٥هـ .

القرطبي : [ الجامع لأحكام القرآن ] طبعة دار الكتب للصرية .

الكواكبي ( عبد الرحمن ) : [ الأعمال الكاملة ] دراسة وتحقيق : د . عمارة . طبعة الكواكبي ( عبد الرحمن ) : يروت سنة ١٩٧٥ م .

لوثروب ستودارد : [ حاضر العالم الاسلامي ] ترجمة : عجاج نويهض . تعليق : شكيب أرسلان . طبعة بيروت سنة ١٩٧١ م .

محمد رشاد خليل (دكتور): [ شخصية مصر التاريخية ] مجلة ؛ الدعوة ؛ عند ربيع الثاني سنة ١٩٧٨هـ مارس سنة ١٩٧٨ م .

محمد زكريا الكاندهلوى : { المودودى . ماله وماعليه } طبعة القاهرة سنة ١٣٩٩هـ سنة ١٣٩٩ م .

محمد فؤاد عبد الباق : [ المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ] طبعة دار الشعب . القاهرة .

محمد عبده (الأستاذ الامام): [ الأعمال الكاملة ] دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م .

محمد عبده ( وآخرين ) : [ الاسلام والرد على منتقديه ] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨ م .

محمد عمارة ( دكتور ) : [ العرب والتحدى ] طبعة الكويت سنة ١٩٨٠ م والقاهرة وبيروت سنة ١٩٨٢ م .

: [ تيارات الفكر الاسلامي ] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٣ م .

: [ مسلمون ثوار ] طبعة بيروت سنة ١٩٧٩ م .

: [كتاب الاسلام وأصول الحكم ، لعلى عبد الرازق ، دراسة ووثائق ] طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م .

: [ الاسلام والثورة ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م وبيروت سنة ١٩٨٠ م .

: [ الفكر الاجتماعي لعلى بن أبي طالب ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م .

: [ العدل الاجتاعي لعمر بن الخطاب ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٨ م .

: [ عمر بن عبد العزيز ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٨ م وبيروت سنة ١٩٧٩ م .

محمد مختار باشا المصرى : [كتاب التوفيقات الالهامية فى مقارنة التواريخ الهجرية بالسنين ألافرنكية والقبطية ] دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٤٠٠ هـ سنة ١٩٨٠ م .

المهدى ( محمد أحمد ) : [ منشورات المهدية ] تحقيق : د . محمد ابراهيم سليم . طبعة بيروت سنة ١٩٦٩ م .

المودودى ( أبو الأعلى ) : [ الأسس الأخلاقية للحركة الاسلامية ] طبعة القاهرة سنة المودودى ( أبو الأعلى ) . 1977

: [ الاسلام والمدنية الحديثة ] طبعة القاهرة سنة ١٣٧٩هـ سنة ١٩٧٨ م .

: [ الأمة الاسلامية وقضية القومية ] ترجمة : د . سمير عبد الحميد ابراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٤٠١هـ سنة ١٩٨١ م .

: [ تدوين الدستور الاسلامي ] ترجمة : محمد عاصم الحداد .

- طبعة بيروث .... ضمن مجموعة عنوانها: و نظرية الاسلام وهديه في السياسة والقانون ، ... سنة ١٣٨٩هـ سنة ١٩٦٩م.
- : [ تذكرة دعاة الاسلام ] طبعة القاهرة سنة ١٣٩٧هـ سنة ١٩٧٧
- : [ تفسير سورة الأحزاب ] ترجمة : أحمد إدريس . طبعة القاهرة سنة ١٤٠٠هـ سنة ١٩٨٠ م .
- : [ تفسير سورتى الكهف ومريم ] ترجمة : أحمد ادريس , طبعة القاهرة سنة ١٩٨٠ م .
- : [ تفسير سورة النور ] طبعة القاهرة ــ بدون تاريخ ــ توزيع دار المسلم .
- : [ الجهاد في سبيل الله ] طبعة القاهرة ـــ ضمن مجموعة بنفس العنوان ـــ سنة ١٩٧٧ م .
  - : [ الحجاب ] طبعة القاهرة . دار الأنصار . بدون تاريخ .
- : [حقوق أهل الذمة في الدولة الاسلامية ] ترجمة : محمد كاظم سباق . طبعة بيروت ــ ضمن مجموعة عنوانها : ( نظرية الاسلام وهديه في السياسة والقانون ٥ ــ سنة ١٣٨٩هـ سنة ١٩٦٩ م .
- : [ الحكومة الاسلامية ] ترجمة : أحمد إدريس . طبعة القاهرة سنة ١٣٩٧هـ سنة ١٩٧٧ م .
- : [ الرباع ترجمة : محمد عاصم الحداد . طبعة القاهرة . دار الأنصار . بدون تاريخ .
- : [ الطريق إلى وحدة الأمة الاسلامية ] ترجمة : د . سمير عبد الحميد ابراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٤٠١هـ .
- : [ القانون الأسلامي وطرق تنفيذه في باكستان ] ترجمة : محمد عاصم الحداد . طبعة بيروت ... ضمن مجموعة عنوانها : « نظرية الاسلام وهديه في السياسة والقانون » ... سنة ١٣٨٩هـ سنة ١٩٦٩م .
- : [ اللباس ] . طبعة بدون تاريخ . وبدون تحديد لمكان الطبع .
- : [ المبادىء الأساسية لفهم القرآن ] ترجمة : خليل أحمد الحامدى . طبعة الكويت سنة ١٣٩١هـ سنة ١٩٧١ م .

- : [ مبادىء الاسلام ] طبعة القاهرة . دار الأنصار . بدون تاريخ .
- : [ المرأة ومناصب الدولة فى نظام الاسلام ] ترجمة : عمد كاظم سباق . طبعة بيروت ... ضمن مجموعة عنوانها : و نظرية الاسلام وهديه فى السياسة والقانون ، ... سنة ١٣٨٩هـ سنة ١٩٦٩م .
- : [ مسألة ملكية الأرض في الاسلام ] ترجمة : محمد عاصم الحداد . طبعة الكويت سنة ١٩٦٩هـ سنة ١٩٦٩م .
- : [ المسلمون والصراع السياسي الراهن ] ترجمة : د . سمير عبد الحميد ابراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٩٨١هـ سنة ١٩٨١ م .
- : [ مفاهيم اسلامية حول الدين والدولة ] طبعة الكويت . سنة ١٣٩٧هـ سنة ١٩٧٧ م .
- : [ المفهوم الحقيقي لكلمة المسلم ] طبعة القاهرة سنة ١٤٠٠هـ سنة ١٩٨٠ م .
- : [ منهاج الانقلاب الاسلامي ] ترجمة : مسعود الندوى . طبعة بيروت .... ضمن مجموعة عنوانها : و نظرية الاسلام وهديه في السياسة والقانون ٤ .... سنة ١٩٦٩هـ سنة ١٩٦٩ م .
- : [ موجز تاریخ تجدید الدین وإحیائه ] ترجمة : محمد کاظم سباق . طبعة بیروت سنة ۱۳۹۰هـ سنة ۱۹۷۰ م .
- : [ نظرية الاسلام السياسية ] ترجمة : خليل حسن الاصلاحى . طبعة بيروت ـــ ضمن مجموعة عنوانها : \* نظرية الاسلام وهديه في السياسة والقانون \* ـــ سنة ١٣٨٩هـ سنة ١٩٦٩ م .
- : [ واقع المسلمين وسبيل النهوض بهم ] ترجمة : محمد عاصم الحداد . طبعة بيروت سنة ١٩٧٥هـ سنة ١٩٧٥ م .
- ميتشل (ريتشارد.ب) : [ الاخوان المسلمون ] ترجمة : عبد السلام رضوان . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م .
- ونسنك (١.ى) وآخرين : [ المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوى الشريف ] طبعة ليدن سنة ١٩٣٦ – سنة ١٩٦٩ م .

## المسؤلف

## ١ - تأليف : ١ - الإسلام وفلسفة الحكم ٢ - الاسلام بين العلمانية والسلطة الدينية ٣ - الاسلام وأصول الحكم [ دراسة ووثائق ] ٤ - الاسلام والسلطة الدينية ه - نظرية الخلافة الاسلامية ٦ - الإسلام والحرب الدينية ٧ - الاسلام والعروبة والعلمانية ٨ - الاسلام والوحدة الوطنية ٩ -- الاسلام وقضايا العصر ١٠ – الاسلام والثورة ١١ – الاسلام والمرأة في رأى الإمام محمد عبده ١٢ - المعتزلة ومشكلة الحرية الانسانية ۱۳ - مسلمون ثوار ١٤ – ثورة الزنج ١٥ - تيارات الفكر الاسلامي ١٦ - تيارات اليقظة الاسلامية الحديثة ١٧ - العرب والتحدى [ تحديات لها تاريخ ] ١٨ – الفكر الاجتماعي لعلي بن أبي طالب ١٩ -- العدل الاجتماعي لعمر بن الخطاب ٢٠ - عمر بن عبد العزيز \_ خامس الخلفاء الراشدين . ٢١ – نظرة جديدة الى التراث ٢٢ – التراث في ضوء العقل ۲۳ - دراسات في الوعي بالتاريخ ٢٤ - عندما أصبحت مصر عربية ٣٥ - معارك العرب ضد الغزاة ٢٦ - الأمام محمد عبده ... مجدد الاسلام ٢٧ – تجديد الفكر الاسلامي ــ محمد عبده ومدرسته

٢٨ - الامام محمد عبده \_ سيرته وأعماله

٢٩ – قاسم أمين وتحرير المرأة

٣٠ - المادية والمثالية في فلسفة ابن رشد

٣١ – القومية العربية ومؤامرات أمريكا ضد وحدة العرب

٣٢ - فجر اليقظة القومية

٣٣ - العروبة في العصر الحديث

٣٤ – الأمة العربية وقضية الوحدة

٣٥ - اسرائيل .. هل هي سامية ؟

٣٦ – ماذا يعني الاستقلال الحضاري لأمتنا العربية الاسلامية ؟

٣٧ - الفكر القائد للثورة الايرانية

٣٨ – كتاب الفريضة الغائبة .. عرض .. وحوار .. وتقييم

٣٩ - الصحوة الاسلامية والتحدى الحضارى.

٤٠ - رفاعة الطهطاوي

٤١ - على مبارك

٢٤ - جمال الدين الأفغال

٤٣ - عبد الرحمن الكواكبي

٤٤ – التراث الاسلامي والمستقبل

ه ٤ -- الجامعة الاسلامية والفكرة القومية عند مصطفى كامل .

#### ب - دراسة وتحقيق:

٤٦ - الأعمال الكاملة لرفاعة الطهطاوي ج١ - ج٦

٤٧ - الأعمال الكاملة لعلى مبارك ج١ - ج١٠

٤٨ - الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغان ج١ - ٣٠

٩٤ - الأعمال الكاملة للإمام عمد عبده ج١ - ج٦

٥٠ – الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي

٥١ - الأعمال الكاملة لقاسم أمين ج١، ٢

٥٢ - رسائل العدل والتوحيد ج١ ، ٢

٥٣ – فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال ـــ لابن رشد

٥٤ - رسالة التوحيد ... للإمام محمد عبده

التوفيقات الالهامية في مقارنة التواريخ الهجرية بالسنين الافرنكية والقبطية بـ لمحمد عفتار باشا المصرى جا ، ٢ .

## الفهـــرس

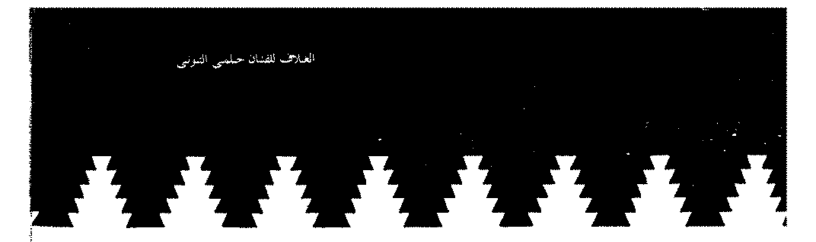
| الموضوع                                                            | صفحة |
|--------------------------------------------------------------------|------|
|                                                                    | ٠    |
| الفصل الأول : الصحوة الإسلامية                                     | 14   |
| ● الوهابية                                                         | ۱۸   |
| ● والسنوسية                                                        | ٧.   |
| ● والمهدية                                                         | *1   |
|                                                                    |      |
| القصل النافي : الجامعة الاسلامية                                   | 77   |
| • نقد التخلف العثالي                                               | **   |
| 🖷 والتصدى للتغريب                                                  | ۲.   |
| ● وخهضة حضارية متميزة                                              | ۳۷   |
|                                                                    |      |
| الفصل الثالث : حماعة الاخوان المسلمين                              | 41   |
| • التصدي للثغريب                                                   | ٤٧   |
| ● والتخلف الموروث                                                  | -    |
| 🖷 البراءة من الغلو                                                 |      |
| • الاستقلال الحضاري                                                |      |
| • والتفاعل الحضاري                                                 |      |
| <ul> <li>الاسلام والوطنية والقومية</li></ul>                       |      |
| ● وسبل التنفيذ                                                     | ٧٨   |
| النب الليب المتالك فحيت                                            |      |
| الفصل الرابع: الجماعة الاسلامية                                    |      |
| <ul> <li>ف مواجهة الجاهلية الموروثة</li> </ul>                     |      |
| <ul> <li>وق مواجهة الجاهلية الوافدة</li> </ul>                     |      |
| التفاعل الحضارى                                                    |      |
| <ul> <li>الموقف من القومية وعلاقة الديمقراطية بالحاكمية</li> </ul> |      |
|                                                                    | 144  |

| 117          | الفصل الخامس: تيار: الرفض الكامل للواقع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 124          | • الحاكمية الإلهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 101          | • وعموم الجاهلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 134          | ● السبيل إلى البعث الاسلامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| \ <b>V</b> # | و بعد المارين |
| 17,          | الماد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

رام الإيناع: ۱۸۲۲ / ۱۹۹۱ الكرانيم الدول: ۱ - ۱۸۲۰ - ۱۹۷۰ م... ۲

## مطابع الشروقــــ

القاهرة ۱۸ شارع سيبويه المصرى .. بـ : ٤٠٢٣٩٩٩ .. فاكس: ٤٠٣٧٥٦٧ (١٠) بروت : ص.ب: ١٦٧٧٦٨ هاكس: ٨١٧٧٦٨ (١٠)



# Lolidiosicallo Olisaliquatio

To: www.al-mostafa.com